
TEOLOGIA ECUMÊNICA E MODERNIDADE: 

uma síntese do movimento ecumênico na história 
 

Antônio Francisco da Silva
1
 

Luis de Souza Cardoso
2
 

Introdução 

 
Procuramos neste texto expor, de modo sintético, a gênese e o 

desenvolvimento dos esforços para (re)aproximação das Igrejas cristãs, como movimento 

pró-unidade mais amplamente designado por “Ecumenismo”. 

Entendemos por “modernidade”, como conceito geral, o conjunto de 

acontecimentos culturais, científicos e tecnológicos, que influenciaram decisivamente a 

cosmovisão e a vida do ocidente, procurando superar o modus vivendi e a cosmovisão 

antiga e medieval. Esse processo ganhou impulsão a partir dos desenvolvimentos 

civilizatórios na cultura e nas ciências, ocorridos na Europa a partir do final do século XVI. 

Destacam-se dentre esses acontecimentos: 1) a revolução copernicana ou científica, do 

final do século XVI e século XVII, especialmente com os herdeiros de Copérnico (Galileu, 

Kepler e Newton); 2) o surgimento do iluminismo e a Revolução Francesa, no século 

XVIII; 3) a Revolução Industrial dos séculos XVIII e XIX; 4) o romantismo alemão do 

século XIX; 5) a Revolução Russa, no século XX; 6) as duas grandes vertentes 

científicas, a Teoria da Relatividade e a Teoria Quântica; 7) o Círculo de Viena com seu 

positivismo lógico; e, 8) a epistemologia da Escola de Frankfurt como Teoria Crítica. 

Outros acontecimentos nas primeiras décadas do século XX começaram indicar o 

aparecimento de sinais de uma pós-modernidade (GEMENTE, 2001:86), contudo esse é 

ainda um conceito muito questionado por diversos autores. Embora detalhar o processo 

de surgimento e constituição da modernidade não seja o objeto principal deste estudo, é 

necessário aqui localiza-lo, visto que a teologia e o movimento ecumênico têm seu 

surgimento dentro desse contexto cultural. Sendo assim, como parte do período, guarda 

                                                 
1
 Mestre em Ciências da Religião; professor na PUC-MG. 

2
 Mestre em Ciências da Religião pela UMESP; Doutorando em Educação pela UNIMEP. 



 2 

suas ressonâncias e características, carregando em si elementos de adesão ou reação 

ao processo civilizatório em curso. Por isso a necessidade de observarmos o surgimento 

do ecumenismo dentro desse contexto histórico e cultural. 

Este trabalho está subdividido em quatro partes, cujas abordagens cobrem os 

temas do surgimento e desenvolvimento da teologia e movimento ecumênico nas Igrejas 

cristãs, abrangendo: 1) os antecedentes do movimento ecumênico moderno, nos séculos 

XVII e XVIII; 2) os principais marcos do surgimento do movimento ecumênico moderno e 

sua institucionalização, dando origem às organizações ecumênicas; 3) a modernidade 

Católica Romana com o Vaticano II e sua abertura às relações ecumênicas com outras 

Igrejas; 4) finalmente, algumas expressões concretas da teologia e do movimento 

ecumênico, na constituição dos acordos entre as Igrejas, registrados em documentos 

oficiais. Nesta última parte abordaremos dois documentos assinados entre Igrejas 

protestantes e a Igreja Católica. 

 

I. Antecedentes do movimento ecumênico moderno 

 

Conforme destaca Santa Ana (1987:69), desde os primeiros passos da Igreja 

a “proposta de unidade” esteve presente, apesar de que nem sempre ela prevaleceu. 

Encontrar um caminho comum era o objetivo da “postura conciliar” adotada desde os 

tempos apostólicos. Sendo a conciliação fruto, muitas vezes, de uma árdua e difícil 

caminhada entre diferentes formas de pensar a fé e o mundo, os cristãos decidiram 

registrar seus consensos em sínteses documentais estruturadoras do pensamento 

majoritário. Surgem assim os primeiros documentos conciliares, que têm suas 

expressões mais acabadas, para a época, nos símbolos da fé, tais como o Romanum 

(R), antigo credo batismal romano, provavelmente da primeira metade do século II 

(LOHSE, 1987:39), o Credo Niceno-Constantinopolitano (381) e o Credo Apostólico 

(século VI). Além dos credos ecumênicos podemos nos referir à própria definição do 

cânon do Novo Testamento, fruto de um longo labor dos primeiros séculos, como um 

documento que guarda traços da ecumenicidade conciliar identificada na Igreja. 



 3 

As grandes divisões da Igreja, como a de 1054 opondo os patriarcados de 

Roma e de Constantinopla, ou no século XVI o movimento da Reforma Protestante e 

também o rompimento da Inglaterra com Roma, não foram suficientes para apagar os 

ideais da unidade do “Corpo de Cristo”, expressos por Jesus na sua oração sacerdotal, 

registrada no Evangelho de João 17.21. Ao alvorecer da modernidade, no século XVII, 

surgem novas vozes incomodadas com as divisões e interessadas na constituição de 

caminhos para que se pudesse alcançar a unidade.   

a) Sinais da busca de unidade, nos séculos XVII e XVIII 

No contexto da revolução científica, as grandes transformações estavam em 

curso na Europa; os velhos sistemas de pensar o mundo (aristotélico-ptolocmaico) 

sucumbiam diante dos herdeiros de Copérnico (1473-1543). Essa revolução cultural 

estava forjando mentalidades capazes de reagir “contra o sinal de corpo dividido, de 

mundo quebrado que as igrejas apresentavam” (SANTA ANA, 1987:75). 

Leibniz nasceu em 1 de julho de 1646, em Leipzig, Saxônia, em uma família 

luterana, piedosa e culta; seu pai, Friedrich Leibniz era professor de ética (filosofia moral) 

em Leipzig. 

O filósofo, jurista e matemático Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), 

nascido em Leipzig, Saxônia, de uma família luterana, piedosa e culta, cujo pai era 

professor de ética (filosofia moral) naquela cidade, é tido por diversos autores como um 

precursor do ecumenismo moderno.  

Leibniz viveu durante sua infância e juventude um difícil período pós-guerra 

no Sacro Império Romano. A Guerra dos Trinta Anos (1618-1648) tivera como um de 

seus principais aspectos a disputa religiosa entre o imperador católico e príncipes 

eleitores protestantes, resultando no esfacelamento do Império. Também, no ano em que 

nasceu Leibniz, havia terminado outra disputa de cunho religioso: a guerra civil inglesa 

(1642-1646), em que puritanos e presbiterianos escoceses aliados ao parlamento e 

liderados por Oliver Cromwell haviam derrotado, deposto e condenado a morte o rei 

Carlos I (WALKER, 1983:148-155). Esses foram alguns aspectos do mundo, marcado 

pela divisão religiosa, no qual viveu Leibniz. 

Desde 1667, quando escreveu Demonstrationes Catholicae, já demonstrava 

uma preocupação com a unidade entre católicos e protestantes. Entre 1672 a 1676 foi 

enviado a Paris pelo arcebispo Johann Philipp von Schönborn, príncipe eleitor da 

Mogúncia, com objetivo de convencer a Luiz XIV para conquistar o Egito e a Turquia, 

impedindo assim o avanço muçulmano sobre a Europa e contribuir, dessa forma, para 

uma união entre os cristãos europeus. Nesse período dialogou com Antoine Arnauld, 



 4 

teólogo jansenista, bem como conheceu sacerdotes jesuítas e oratorianos, inaugurando 

com todos esses um debate a cerca da unidade entre protestantes e católicos. Dentre 

seus interlocutores destacam-se o Bispo Cristóbal Rojas de Espínola, de Wiener-

Neustad, e a partir de 1679, por correspondências, o Bispo francês, filósofo e orador, 

Jacques-Benigne Bossuet.  

Quando retornou a Alemanha, em Hanôver trabalhou para Johann Friedrich, 

Duque de Braunschweig-Lüneburg, o qual, em 1651, havia se convertido do Luteranismo 

ao Catolicismo Romano. Frederico era príncipe de uma maioria protestante; assim, diante 

das divergências religiosas Leibniz encontrou nesse contexto “a oportunidade de 

trabalhar pela causa da reconciliação entre Católicos e Protestantes” (COBRA, on line 1). 

Nesse período obteve aprovação do Duque, do Vigário Apostólico e do 

próprio Papa Inocêncio XI, para iniciar seu projeto de reconciliação, buscando as bases 

de um acordo Católico-Protestante. Porém, com a morte do Duque o projeto não foi 

completado. Dele restam apenas alguns fragmentos que não demonstram um método 

definitivo para a reunificação desses dois ramos do cristianismo ocidental. 

Em 1698 Leinbiz escreveu o projeto Pour Faciliter la Réunion dês Protestants 

avec lês Roamins Catholiques (CAREIL, 1864:172-181, on line), onde apresenta seis 

concessões que a Igreja Católica Romana deveria fazer aos protestantes: 

1. admitir os protestantes de volta à Igreja Romana; 

2. não forçar os protestantes a agüentar as missas ou usar um idioma com o qual não 

estão familiarizados nas suas igrejas; não forçá-los a introduzir rito que cause alarme 

ou inconvenientes; 

3. permitir o casamento aos sacerdotes protestantes e outros clérigos, uma vez que isto 

já é uma prática estabelecida entre os protestantes; 

4. permitir aos sacerdotes protestantes praticar uma profissão; permitir aos padres 

Católicos também; (para Leinbiz isto não causaria nenhum escândalo, desde que 

fossem honrados os sacramentos e as regras Católicas); 

5. todas as terras e propriedades dos protestantes transformadas na Paz da Westphalia 

seriam devolvidas; e 

6. quando os protestantes concordarem com estes termos, toda a excomunhão e 

anátema deveria ser abolido. Deveria ser emitida uma declaração de que os 

protestantes não seriam mais considerados hereges ou cismáticos. 

Os protestantes também deveriam submeter-se a cinco concessões: 



 5 

1. admitir que o Bispo de Roma é a autoridade máxima e patriarca supremo em 

assuntos espirituais, em todo o mundo cristão; 

2. os sacerdotes protestantes deveriam estar sujeitos aos seus bispos, os bispos 

sujeitos aos arcebispos e assim sucessivamente, de acordo com a hierarquia 

Católica; 

3. os protestantes deveriam reconhecer os católicos como uma mesma categoria de 

irmãos em Jesus Cristo, cultivando a unidade e a prática da caridade para com eles. 

As controvérsias deveriam ser resolvidas pela Igreja; 

4. quando uma união fosse efetivada, os protestantes não só deveriam concordar em 

manter a paz e a unidade, mas procurar aperfeiçoa-la por todos os meios disponíveis; 

e 

5. os sacerdotes protestantes deveriam entrar em um sólido e pacífico debate 

analisando as controvérsias e discordâncias das duas doutrinas, estabelecendo o 

âmago da fé cristã para a posteridade. 

Leibniz sustentava que a maioria das controvérsias tratavam de 

pseudoproblemas, pela forma como eram apresentadas. Também, que por meio de uma 

análise detalhada poder-se-ia chegar à conclusão que as diferenças não eram reais, mas 

que elas poderiam permanecer por algum tempo até que a solução fosse encontrada. 

Ao apresentar essas seis condições, Leibniz estava realmente convencido de 

que o Papa não teria objeções, tanto que afirmou: “...não há nada nestes pontos que 

contrarie a justiça Divina, pelo que o Papa não os possa permitir...” (ROINILA, on line). O 

auto-convencimento de Leibniz sobre o sucesso de sua proposta permitia-lhe vislumbrar 

o modo como, em apenas três décadas, seria possível acomodar as diferenças: na 

primeira década seriam resolvidas as questões relacionadas à missa e à Eucaristia – os 

protestantes aceitariam as missas católicas, assim como os católicos aceitariam os 

sermões protestantes; na segunda outros sacramentos católicos seriam incorporados 

(por exemplo, os sacramentos do óleo e do casamento); na terceira a unidade se daria, 

porque já não haveriam mais controvérsias (ROINILA, on line). 

Embora a ação de Leibniz guardasse relação com um projeto político e 

diplomático, pois, sobretudo, desejava evitar o esfacelamento do Império, buscando uma 

“unidade substancial” intra-européia, pela via pacífica, uma vez que a paz era para ele 

condição necessária à promoção das artes e da ciência, um olhar mais amplo ao 

conjunto de seu pensamento e ações, pode indicar mais que isso, como afirma Cobra: 



 6 

... é falso que Leibniz visse apenas como politicamente importante para os 
Estados Alemães a união religiosa e o espírito de tolerância, e que por isso 
sua atuação fosse somente diplomática, sem uma verdadeira preocupação 
teológica. Parece claro que, do mesmo modo como ele buscava fórmulas 
conciliadoras na filosofia, ele tentou encontra-las também na teologia, por 
acreditar que as verdades fundamentais estavam contidas em cada corrente 
contrária, filosófica ou teológica, bastando mostrar as coincidências para se 
chegar à conciliação. (COBRA, on line 2) 

No início do século XVIII Leibniz desenvolveria uma verdadeira “cruzada” pela 

unidade dos cristãos. Na Alemanha desejava promover unidade entre os luteranos e 

calvinistas. Na França queria vencer a resistência do Bispo Católico Bossuet. Na Áustria 

conquistou o importante apoio do Imperador para a causa da unidade. Finalmente, na 

Inglaterra tencionava convencer os Anglicanos a participarem de sua proposta de 

unidade. Para alcançar esses objetivos criou as Societas Confessionum Conciliatrix. 

Nos séculos XVII e XVIII, também surgiram ideais de unidade entre algumas 

lideranças do movimento pietista. Santa Ana (1987:75) destaca a o caso de do conde 

Nicolau von Zinzendorf (1700-1760), líder da Fraternidade dos Morávianos, que “não 

concebia a vida cristã em termos que não incluísse a tolerância, o diálogo, o encontro 

fraterno com o outro.” Há indícios que atribuem ao Conde Zinzendorf o uso pioneiro nos 

tempos modernos da palavra grega oikoumene (mundo habitado – casa comum), 

designando o ideal da unidade dos cristãos. 

Também, na Inglaterra do século XVIII, John Wesley, líder do movimento 

metodista, possuía um certo senso de busca da unidade, tendo permanecido vinculado à 

Igreja Anglicana, mesmo depois que essa havia fechado os púlpitos para ele. Wesley 

exortava os pregadores ligados ao movimento metodista, para fazerem o mesmo. Reily 

destaca que: 

O Movimento Metodista é considerado, não raro, uma “Reforma”. Não foi, 
porém, uma contestação das doutrinas anglicanas. (...) 
Wesley nunca formou nem uma denominação e nem congregações, na 
acepção exata destes termos. Ele próprio, ministro anglicano desde 1725 até a 
sua morte dois terços de século depois, sempre via o movimento como dentro 
da Igreja Anglicana. Os membros das sociedades “Metodistas” eram, na sua 
maioria, também anglicanos. (...) havia clara distinção entre (as) atividades de 
sociedade e o culto anglicano, sendo que este só se fazia nos templos 
anglicanos. (...) Por isso, Wesley não permitia que os trabalhos metodistas 
fossem feitos nas horas do culto das Igrejas Anglicanas. (...) nem o próprio 
Wesley, presbítero da Igreja Anglicana e com plenos direitos nesse sentido, 
ministrava os sacramentos nas sociedades metodistas. O local próprio para 
culto e sacramento era um templo anglicano! (REILY, 1981:133-137) 

Wesley inovou ao colocar lado a lado num único sistema teológico, os 

princípios fundamentais da Reforma, como a justificação pela fé, e o pensamento sobre a 

santidade, articulados pelos principais teólogos católicos. É notório o fato de Wesley 

nutrir feição intelectual pelo pensamento de Santo Agostinho, tanto que muitos atribuem a 



 7 

Wesley, pelo seu uso constante, a idéia de Agostinho: “No essencial unidade, no não 

essencial liberdade, em tudo caridade.”  

Em 18 de julho de 1749, Wesley escreve a “Carta a um Católico Romano”, 

onde examina o Credo Apostólico na perspectiva de confissão comum. Descreve aquele 

que considera ser um “verdadeiro Protestante”, que ama a Deus e ao próximo, amigo ou 

inimigo e destaca o amor como caminho para a unidade declarando: 

Mas se Deus ainda nos ama, devemos também amar um ao outro. Devemos, 
sem discussão sobre opiniões, provocar um ao outro ao amor e às boas obras. 
Que os pontos em que temos diferença de opinião fiquem de lado: aqui há 
suficientes áreas onde concordamos (no Credo Apostólico e no modus 
vivendi do verdadeiro protestante), suficientes para serem o fundamento de 
todo o espírito e ato cristão. (acréscimo nosso) (REILY, 1981:130) 

Wesley propõe uma conduta para que a unidade possa ser desenvolvida, 

baseada nos seguintes princípios (REILY, 1981:131): 

1. Não se ferir mutuamente. Não praticar nenhum ato descaridoso ou inamistoso. 

2. Não falar de modo áspero ou inamistoso ao outro. 

3. Não nutrir nenhum pensamento descaridoso, inamistoso ou depreciativo sobre o 

outro. 

4. Esforçar-se na mútua cooperação firmando as mãos em Deus. 

Como destaca Santa Ana (1987:76), esta conduta “católica” de Wesley, na 

acepção do termo, evidenciava-se em sua constante expressão: “Se teu coração é como 

o meu, então vem e me dá a mão.” 

Assim, pelas idéias ou ações de muitos, que inconformados com as rupturas 

do passado ocuparam-se da reconstituição da unidade, o lastro para o desenvolvimento 

do movimento ecumênico moderno e contemporâneo estava sendo posto historicamente 

já nos séculos XVII e XVIII. Contudo, é preciso considerar que muitas dessas iniciativas 

podem ser encaradas como idealistas, visto que andam como se estivessem na “contra 

mão” da modernidade, pois uma das características deste período é a separação, o 

individualismo e a definição cada vez mais concreta de territórios e áreas muito bem 

demarcadas. 

 

II. Surgimento e desenvolvimento do movimento ecumênico moderno 

 

O movimento ecumênico moderno foi iniciado por lideranças das Igrejas 



 8 

Protestante, na Europa, e posteriormente obteve adesão das Igrejas Ortodoxas. Após o 

Vaticano II a própria Igreja Católica Apostólica Romana também passou a dialogar nesse 

contexto. De início não foi um movimento unitário, mas, um conjunto de movimentos que, 

em meados do século XIX trabalhavam na constituição dos pilares fundamentais do 

ecumenismo moderno: a missão, o serviço e a doutrina. A partir das primeiras décadas 

do século XX, expressou-se com maior intensidade, como resultado desses distintos 

movimentos basilares. 

De acordo com Zwinglio Mota Dias, o impulso partiu dos movimentos que 

tratavam da questão dos campos missionários, conforme destaca: 

O pai das missões modernas, Willian Carey (missionário batista inglês) propôs, 
em 1806, convocar uma reunião de todos os cristãos no Cabo da Boa 
Esperança aproximadamente para o ano de 1810, que seria seguida de 
reuniões semelhantes a cada 10 anos. (...) Não é de se espantar que tenha 
sido nos campos missionários que a perspectiva ecumênica tenha começado a 
ser vislumbrada. Porque foi exatamente lá que as diferentes denominações 
tiveram que se enfrentar umas com as outras e todas com os tremendos 
desafios lançados por contextos culturais, sociais e religiosos os mais 
diferentes e estranhos. A partir da metade do século XIX os representantes das 
variadas iniciativas missionárias começaram a se reunir para buscar juntos um 
mínimo de unidade de propósitos.(DIAS, 1998:158) 

No início do século XX, em 1900, reuniu-se uma conferência missionária em 

Nova York, sendo denominada, pela primeira vez, como “Conferência Ecumênica”. Foi 

esse conclave que lançou as bases para a Conferência Mundial de Missões, de 1910, em 

Edimburgo, Escócia, considerada por muitos o marco inicial que culminou, mais tarde, 

com a fundação do Conselho Mundial de Igrejas (CMI). Santa Ana (1987:78) refere-se a 

essa Conferência como “a pedra fundamental sobre a qual se basearam os grandes 

esforços ecumênicos realizados durante este século”. 

A Conferência Ecumênica tratou, principalmente, de analisar as dificuldades 

enfrentadas pelas missões mundiais, como o confronto entre o cristianismo e as religiões 

não cristãs. A Conferência concluiu que não era possível continuar implantando “uma 

Igreja não dividida” nos países não cristãos. Da Conferência de Edimburgo resultaram os 

três organismos que se tornaram os eixos históricos do movimento ecumênico posterior: 

1) O Conselho Missionário Internacional, também chamado Conselho 

Internacional de Missões, criado em 1920; esse organismo, em 1961, filiou-se ao CMI, na 

sua terceira assembléia geral, em Nova Deli, Índia. 

2) O Movimento de Vida e Ação (Life and Work), criado em Estocolmo, 

Suécia, em 1925, por ocasião da conferência sobre “Cristianismo Prático”, sob o lema “A 

doutrina divide, mas o serviço une”. Como destaca Santa Ana (1984:8), “A tragédia da 

guerra de 1914-1918 motivou vários líderes cristãos a convocar uma reunião na qual 



 9 

foram discutidos aspectos relativos ao testemunho social dos cristãos”.  

“Vida e Ação”, com inspiração da Teologia Liberal e do Social Gospel, tinha 

interesse de nos problemas da sociedade, notadamente no restabelecimento da paz e da 

justiça no mundo, buscando a unidade da Igreja por meio do serviço. Seu principal 

articulador foi o bispo luterano de Uppsala, Nathan Söderblom. (GIBELLINI, 1998:488) 

Também nesse período, após a primeira guerra mundial, temos a importante 

contribuição de Paul Tillich, no sentido do estabelecimento de um diálogo da religião com 

a cultura e sobre a “perda de sentido”. Faz considerações sobre a religiosidade e oferece 

contribuições ao resgate dos sentidos para o ser humano naquele tempo conturbado. 

(TILLICH, 1932:107-121) 

A segunda Conferência “Vida e Ação” foi realizada, em 1937, em Oxford, 

Inglaterra. Nessa ocasião foram lançadas as bases teológicas mais profundas para o 

movimento, objetivando que o cristianismo prático não permanecesse apenas num 

idealismo otimista que caracterizou seu inicio. 

3) O Comitê de Constituição do Movimento Fé e Ordem (conhecido também 

como “Fé e Constituição”), reuniu-se em 1920, em Genebra, na Suíça. São os primeiros 

esforços por uma formulação doutrinária comum. Inicialmente “Fé e Ordem” foi integrado 

por representantes de 40 países e 17 Igrejas e visava a planejar uma conferência mais 

ampla.  A liderança principal desta iniciativa foi do bispo norte-americano Charles Brent, 

da Igreja Anglicana. 

Conforme assinala José Manuel Leite (1996 – on line), o tema principal de “Fé 

e Ordem” era de cunho eclesiológico: a “Igreja e a natureza da Igreja reunida”. O debate 

conduziu a alguns consensos, tais como: a rejeição de qualquer modelo de unidade 

baseado na coerção, na uniformidade, no proselitismo ou na expectativa de “retorno” às 

Igrejas-mãe. 

Em 1927 foi realizada a Primeira Conferência de “Fé e Ordem”, em Lausanne, 

Suíça, reunindo 400 delegados, representantes de 127 Igrejas. A Conferência teve uma 

ambiciosa agenda, na qual estavam incluídos assuntos tais como: as motivações para a 

unidade; a natureza e a proclamação do evangelho; a natureza da Igreja; a confissão de 

fé comum; o ministério; os sacramentos; a unidade dos cristãos e sua relação com as 

Igrejas existentes. Particularmente esse último tópico mereceu profundos debates e 

resultou no seguinte protocolo para a “Igreja unida”: 

a) Uma fé comum e uma mensagem comum para o mundo. 

b) Um só batismo, como o rito de entrada na Igreja unida. 



 10 

c) A Eucaristia como expressão da vida comunitária da Igreja e sinal coletivo de 

adoração. 

d) Um só ministério aceito, em toda a Igreja universal. 

e) O devido lugar para o exercício dos dons proféticos. 

f) Liberdade de interpretação sobre a graça sacramental, a ordem ministerial e a 

autoridade. 

Esse último ponto causou grande polêmica e impediu um acordo sobre o 

relatório final da Conferência, como destaca Manuel Leite: 

... ortodoxos e alguns anglicanos resistiram muito à sua aprovação, dizendo 
que ao ser concedida a garantia de “liberdade de interpretação”, relacionada 
com a graça sacramental e as ordens ministeriais, estava-se pondo em causa e 
comprometia-se a antiga Tradição. (LEITE, 1996 – on line) 

Antes da Conferência de Lausanne, a Igreja Anglicana havia proposto que os 

elementos da base doutrinal comum deveriam ser: 1) As sagradas escrituras, Antigo e 

Novo Testamento; 2) Os símbolos Niceno-constantinopolitanos; 3) Os dois sacramentos, 

Batismo e Eucaristia; e 4) O episcopado histórico.  Poucos anos mais tarde foi adotado 

também o Credo Apostólico. 

Uma segunda Conferência Mundial de Fé e Ordem ocorreu em Edimburgo, 

Escócia, em 1937. Como resultado dessa foram aceitos três modelos de unidade, 

conforme o Documento n.° 82 do Relatório final da Segunda Conferência: 

a) Ação cooperativa: confederação com objetivo de testemunho comum e “sem violação 

de consciência”. 

b) Reconhecimento mútuo e intercomunhão: intercâmbio de membros, de ministros e 

mútua partilha regular dos sacramentos (aqui está presente o embrião do acordo 

posterior presente no documento “Batismo, Eucaristia e Ministério”). 

c) União orgânica. 

Esse último modelo, da união orgânica, foi considerado por muito tempo a 

expressão mais significativa da unidade. A Conferência afirmou em suas conclusões: “O 

nosso alvo é encontrar em Deus, receber de Deus como dádiva sua, a unidade que 

possa aceitar e preservar numa comunidade de amor todas as variedades de dons 

espirituais que Ele nos tem dado nas nossas separações”. (Documento n.º 82)  



 11 

Embora possuísse em sua concepção a possibilidade de uma “diversidade 

unida”, nas décadas vindouras esse caminho mostrou-se árduo e espinhoso, 

especialmente no que se refere às grandes e diferentes tradições (Romana, Protestante 

e Ortodoxa).  

Até a integração da Comissão de “Fé e Ordem” ao CMI, em 1948, foram 

realizadas outras conferências e produzidos importantes documentos, relacionados com 

á possível unidade doutrinária das Igrejas. (DIAS, 1998:161) 

Talvez o passo mais significativo, dado pelos movimentos “Vida e Ação” e “Fé 

e Ordem”, em 1937, foi a decisão de unirem os esforços na direção de um organismo 

mais representativo. As duas Conferências nomearam a “Comissão dos 14”, encarregada 

da formação do CMI. Assim, numa reunião em Utrecht, Holanda, em maio de 1938 foi 

constituída a “Comissão Provisória” para o “Conselho Mundial de Igrejas em formação”. A 

primeira conferência do CMI foi prevista para 1941, contudo, devido a II Guerra Mundial 

não aconteceu, realizando-se somente em agosto de 1948, em Amsterdã, Holanda.  

A constituição do CMI o define como: 

... uma comunidade fraterna de Igrejas que confessa o Senhor Jesus Cristo 
como Deus e Salvador segundo as Escrituras, e se esforçam a fim de 
responder em conjunto à sua vocação comum para a glória do único Deus, Pai, 
Filho e Espírito Santo. (CMI, 1984:5) 

Antes mesmo da primeira conferência, em 1946, foi fundado o Instituto 

Ecumênico de Bossey (perto de Genebra, Suíça), encarregado da formação teológica 

ecumênica e voltada para a unidade da Igreja. Mais tarde o Conselho Internacional de 

Missões e o Conselho Mundial de Educação Cristã também se filiaram ao CMI (SANTA 

ANA, 1987:107-123). 

Foram estabelecidas as seguintes funções para o CMI: 

a) Dar continuidade ao trabalho desenvolvido pelos dois movimentos, “Vida e Ação” e 

“Fé e Ordem”. 

b) Criar facilidades para a ação comum das Igrejas membro. 

c) Promover o estudo comum. 

d) Desenvolver a consciência ecumênica dos fiéis de todas as Igrejas. 

e) Estabelecer relações com as alianças confessionais de caráter mundial e com os 

demais movimentos ecumênicos. 

f) Convocar, quando as circunstâncias o exigirem, conferências de caráter mundial que 

estarão autorizadas a publicar suas próprias conclusões. 



 12 

g) Sustentar as Igrejas em seus esforços de evangelização. 

A declaração “A Igreja, as Igrejas e o Conselho Mundial de Igrejas: a 

significação eclesiológica do Conselho Mundial de Igrejas”, elaborado pelo Comitê 

Central do CMI, em 1950, Toronto, Canadá, que ficou conhecido como a “Declaração de 

Toronto”, aprimorou o entendimento do significado e das funções do organismo mundial 

quanto às questões eclesiológicas, de acordo com os seguintes pontos: 

a) O CMI não é nem deve vir a se tornar uma superigreja. 

b) O objetivo do CMI não é o de negociar a união orgânica de Igrejas, pois isso só pode 

ser feito por elas mesmas e por suas próprias iniciativas. 

c) O CMI não pode e nem deve estar baseado numa concepção particular de Igreja. Ele 

não prejulga a questão eclesiológica. 

d) Ser membro do CMI não supõe que uma Igreja considere sua própria concepção de 

Igreja como relativa, nem que cada Igreja deva considerar as outras como Igreja no 

sentido pleno e verdadeiro do termo. 

e) Ser membro do CMI não implica que se deva aceitar uma doutrina específica relativa 

à natureza e à unidade do termo. 

Em termos de organização, o CMI estabeleceu sua sede em Genebra, Suíça, 

e se expressa juridicamente mediante uma Assembléia Geral de delegados das Igrejas-

membro, que se reúne a cada sete ou oito anos. A 8a Assembléia Geral foi realizada em 

1998, em Harare, Zimbabwe, sendo a segunda em um país africano. A 9ª Assembléia 

Geral será realizada pela primeira vez na América Latina, em 2006, em Porto Alegre, RS.  

Situando as Assembléias Gerais do CMI 

 Ano e local Tema Observações 

P
rim

e
ira

 

A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1948, Amsterdã, 
Holanda 

Tema: “O Desígnio de Deus 
e a Desordem dos Homens” 

Lema: “Nós pretendemos 
permanecer juntos” 

Os temas das assembléias sempre tiveram 
alguma ligação com o contexto histórico. 
Neste caso, poucos anos depois da II Guerra, 
o clima era de confrontos ideológicos e 
disputas de hegemonia entre o bloco 
capitalista e o bloco socialista. (SANTA ANA, 
1984:11) 



 13 

 Ano e local Tema Observações 

S
e

g
u

n
d
a

 A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1954, Evanston, EUA “Cristo, esperança do 
mundo” 

Congregou 502 delegados, de 160 Igrejas. 
Nos EUA reinava um clima de endurecimento 
ideológico, marcado pela “doutrina 
macarthysta” (Movimento político 
anticomunista, desencadeado nos EUA 
depois da II Guerra Mundial, pelo senador 
republicano Joseph McCarthy. Durou até o 
final dos anos 50 e caracterizou-se pela 
perseguição implacável a todos os 
comunistas e simpatizantes, com base 
principalmente na delação.). Surgia também 
por este tempo o bloco de países não 
alinhados que ficaria conhecido como 
“Terceiro Mundo”. (SANTA ANA, 1984:11) 

T
e

rc
e
ira

 A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1961, Nova Delhi, Índia Tema: “Jesus Cristo, a luz 
do mundo” 

Lema: “Nós queremos 
continuar juntos” 

Teve a participação de 577 delegados de 181 
Igrejas. Destaca-se que foi a primeira reunião 
ecumênica deste porte a realizar-se em um 
país do “Terceiro Mundo”. Em termos de 
adesão ao CMI esta assembléia teve grande 
significado: houve o ingresso do Conselho 
Internacional de Missões no CMI; também 
uma adesão significativa de Igrejas oriundas 
de países do “Terceiro Mundo”, dentre as 
quais duas Igrejas pentecostais do Chile; pela 
primeira vez Igrejas Ortodoxas ingressaram 
no CMI. 

Q
u

a
rta

 A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1968, Uppsala, Suécia “Eis que faço novas todas 
as coisas” 

Reuniu 704 delegados de 235 Igrejas filiadas. 
O número de observadores da Igreja Católica 
Romana foi de 14 participantes. No cenário 
mundial presenciava-se o movimento 
estudantil pela justiça e a liberdade, com sua 
maior expressão na França; a guerra do 
Vietnã gerava protestos pacifistas em muitos 
setores, mesmo nos EUA; Martin Luther King, 
que faria o sermão de abertura da 
Assembléia, fora assassinado; pouco tempo 
depois aconteceria a invasão da 
Tchecoslováquia pelas forças do Pacto de 
Varsóvia. Para atuar neste cenário, a 
Assembléia aprovou a criação dos 
Programas de Participação das Igrejas no 
Desenvolvimento, de Luta contra o Racismo 
e outros. 



 14 

 Ano e local Tema Observações 

Q
u

in
ta

 A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1975, Nairóbi, Quênia “Jesus Cristo liberta e une” Contou com a participação de 700 delegados 
de 271 Igrejas e 17 observadores da Igreja 
Católica. Esta Assembléia caracterizou-se 
por temas sociais e decisões sobre estes. Os 
grandes debates mundiais estavam ligados 
com a questão do crescimento econômico e 
qualidade de vida, os direitos humanos e o 
militarismo. A Assembléia tomou as seguintes 
decisões: o CMI deve assumir tanto a 
promoção como a luta contra a violação dos 
direitos humanos; foi lançado um programa 
“Sobre o militarismo e a corrida 
armamentista”, bem como sua conseqüência; 
decidiu-se iniciar um estudo sobre a 
responsabilidade das Igrejas diante do 
fenômeno da expansão das empresas 
multinacionais; acentuar a visão do CMI por 
uma sociedade justa, participativa e com 
viabilidade econômica democrática. Com 
estas características o CMI passaria a ser 
acusado pelos setores mais conservadores, 
de uma opção marxista, de favorecer 
guerrilhas no terceiro mundo e de privilegiar o 
social mais que o teológico; além disso, o 
crescente interesse nos quadros do CMI de 
um diálogo cultural universal, por meio das 
Igrejas, rendeu-lhe a acusação de 
“antiocidentalização”. Houve a reformulação 
do objetivo ecumênico: “A unidade desejada 
em Cristo”. 

S
e

x
ta

 A
s
s
e

m
b
lé

ia
 

1983, Vancouver, 
Canadá 

"Jesus Cristo, vida do 
mundo" 

Participaram 301 Igrejas membros. Faziam 
parte do CMI pouco mais de 300 Igrejas( 
SANTA ANA, 1987:108). Essa Assembléia foi 
preparada contando com uma série de 
contribuições e de visitas às Igrejas no 
mundo inteiro. A Igreja Católica foi 
representada por diversos arcebispos e 
bispos, além de teólogos e observadores. Em 
1984, representantes do CMI e do Vaticano, 
renovaram seu "compromisso de trabalhar 
pela unidade de todos os cristãos", após uma 
visita do Papa João Paulo II à sede do CMI, 
em Genebra, Suíça, no dia 12 de junho 
(SCHLESINGER & PORTO, 1995:690-691). 

S
é

tim
a

 

A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1991, Canberra, 
Austrália 

“Vem, Espírito Santo e 
renova toda a criação” 

Contou com 842 delegados de 317 Igrejas-
membro. Essa assembléia trabalhou ainda 
por meio de sub-temas: “Espírito fonte de 
vida, guarda a tua criação”; “Espírito e 
verdade, liberta-nos”; “Espírito e unidade, 
reconcilia o teu povo”; e “Espírito Santo, 
transforma-nos e santifica-nos”. 

O
ita

v
a

 

A
s
s
e
m

b
lé

ia
 

1998, Harare, Zimbabwe “Voltai-vos para Deus, 
alegrai-vos na esperança” 

Contou com 996 delegados de 337 igrejas 
membros. Em Harare foi aprovado o 
programa da “Década para superação da 
violência” (2001-2010). 

 

 

Com relação à Terceira Assembléia, Santa Ana destaca ainda outros 

decisões e acontecimentos importantes: 



 15 

... reformulou-se a base de fé do Conselho Mundial, dando-lhe um conteúdo 
mais trinitário, (...) definiu-se de maneira clara e concreta a unidade que o 
Conselho procurou alcançar: aquela que se expressa quando todos os crentes 
em Jesus Cristo, em cada lugar, se reúnem para celebrar sua fé, praticando o 
mesmo batismo e em torno da mesma comunhão. Trata-se de uma unidade na 
base, e não na cúpula. (...) lançaram-se dois programas muito importantes: um 
sobre “a estrutura missionária da congregação local”; o outro a respeito da 
participação dos cristãos nas revoluções social e técnica do nosso tempo, que 
culminou com a Conferência de Igreja e Sociedade, em Genebra (1966). (...) 
podemos afirmar que a partir da sua Terceira Assembléia é que o Conselho 
Mundial passou a ser realmente ecumênico, um foro de diálogo de todos os 
povos da terra e de todas as culturas, superando o paroquialismo ocidental (e 
protestante) que o marcara até então. (SANTA ANA, 1984:12) 

A partir da Sexta Assembléia muitos observadores do cenário ecumênico 

mundial têm assinalado que o movimento entrou em um período crítico. Nesse contexto 

vem procurando atender a pelo menos dois importantes desafios, visando a continuar fiel 

aos seus propósitos fundantes e, assim, desenvolver com credibilidade, contundência e 

criatividade sua tarefa de promotor e sustentador da utopia evangélica em meio às novas 

e desagregadoras condições históricas que o mundo atravessa presentemente. Esses 

desafios têm que ver com: 1) o horror econômico que golpeia todas as nações do planeta 

em função das imposições imperiais de políticas neoliberais, por parte dos organismos 

econômicos internacionais, bem como das nações ricas, acentuando o fosso entre 

pobres e ricos; e, 2) o pluralismo religioso que caracterizou as sociedades no final do 

século XX e início do presente século, resultado, dentre outros fatores, da interpretação 

cultural provocada pelo desenvolvimento científico e tecnológico da humanidade. Esse 

vislumbre de que o movimento ecumênico encontra-se em crise é compartilhado por 

Santa Ana, que inclusive vai além, afirmando que o próprio cristianismo está em crise de 

sentido, conforme destaca: 

... a crise atual do movimento ecumênico. Em seus primórdios, ele foi alvo de 
suspeita das autoridades eclesiásticas. A crise do cristianismo levou as 
grandes instituições eclesiásticas ao mesmo tempo a se distanciarem dele e a 
aumentarem seu controle sobre ele.  Hoje, o movimento ecumênico está 
fortemente institucionalizado. Com isso, alguns de seus instrumentos estão se 
tornando cada vez mais irrelevantes. Esse é o caso hoje do Conselho Mundial 
de Igrejas, que guarda silêncio eloqüente sobre a crise do cristianismo.  A 
questão ecumênica passa, atualmente, menos por Genebra e mais por Roma, 
cujo projeto ecumênico, diga-se de passagem, é hegemônico e dogmático. A 
crise do cristianismo e, em particular, do movimento ecumênico, está ligada à 
institucionalização de ambos. A solução passa por um equilíbrio maior entre o 
carisma sacerdotal e o carisma profético. (SANTA ANA, 1999) 

Cabe ressaltar que a temática das questões econômicas não é novidade no 

CMI, mas, sempre esteve na pauta de suas discussões, pois, esse organismo se constitui 

num fórum privilegiado para o tratamento de todas as questões que afetam a realidade 

mundial, como reconhece Dias: 



 16 

No entanto, a simples denúncia do capitalismo e seus sub-sistemas com todas 
as suas desumanizadoras conseqüências já não é mais suficiente (...) o papel 
do movimento ecumênico daqui em diante, se de fato pretende responder aos 
questionamentos do Reino de Deus e sua Justiça, tem que ir além da denúncia  
e rejeição do mal. Isto é, como expressão de sua renovação caberia ao 
movimento ecumênico através de seu instrumento operacional mais 
significativo - o CMI - procurar desenvolver uma nova utopia baseada numa 
visão na qual a promessa da vida seja maior e mais forte do que a ação da 
morte...Neste aspecto caberia ao CMI, trabalhar para o desenvolvimento de 
uma nova concepção da vida econômica que fosse capaz de preservar  a 
natureza, reduzir e/ou eliminar a injustiça e satisfazer às necessidades de 
todas as pessoas. (DIAS, 1998:171) 

 

III. A modernidade Católica Romana: o Concílio Vaticano II e o ecumenismo 

 

É necessário destacar que historicamente a deflagração do movimento 

ecumênico, em torno do CMI, suscitou na Igreja Católica Romana o desejo de também 

participar. Nesse contexto, o Concílio Vaticano II veio a facilitar essa realização. 

O projeto da Igreja Católica, no pontificado do Papa João XXIII, teve por base 

eliminar as desconfianças com tudo o que era desenvolvido fora do âmbito e da esfera 

vaticana. Além de vencer uma resistência contra a modernidade, a Igreja começou a ver 

com bons olhos os movimentos das outras Igrejas. Houve uma passagem da rigidez do 

Vaticano I para alguns traços de aceitação, surgindo assim dentro do Catolicismo um 

espírito de maior tolerância, embora não compartilhado por todos os membros do clero e 

por todos os fiéis. O Vaticano II é considerado por muitos analistas como o marco 

fundamental de abertura da Igreja Católica à modernidade e conseqüentemente ao 

diálogo ecumênico. 

Há uma importância fundamental no movimento personalista de João XXIII, 

que incidiu de maneira clara sobre o pensamento e a obra dos teólogos que contribuíram, 

de maneira decisiva, para o desenvolvimento do ecumenismo em nosso tempo, tais 

como: Congar, Daniélou, Chenu e Küing. 

É verdade que a abertura Católica Romana para o movimento ecumênico 

tardou em se concretizar. No entanto, irrompeu com força e com alegria na vida das 

igrejas. De fato quando João XXIII convocou o Segundo Concílio Vaticano e à medida 

que o mesmo se desenvolveu e manifestou a grande vitalidade e a extrema fertilidade 

existente no catolicismo de nosso tempo, as Igrejas sentiram-se interpeladas, o que 

ajudou e continua contribuindo para a sua renovação. 

Dois documentos devem ser citados, por sua importância fundamental ao 

desenvolvimento do sentimento ecumênico na Igreja Católica. Os mesmos são frutos do 



 17 

Concílio Vaticano II. São eles, o Decreto intitulado Unitatis Redintegratio e a Declaração 

sobre a liberdade religiosa, Dignitatis Humanae (KLOPPENBURG, 1964). Todas as 

citações dos documentos do Vaticano II, a seguir, são extraídas da edição brasileira, 

realizada pela Editora Vozes. Os parágrafos serão citados conforme a numeração dada a 

cada documento pelos padres conciliares. 

No Decreto Unitatis Redintegratio (UR), desde o início é adotada uma 

linguagem com característica ecumênica: 

... O Cristo Senhor fundou uma só e única Igreja (...) (mesmo quando são 
muitas as comunhões cristãs separadas que) andam por caminhos diferentes, 
como se o próprio Cristo estivesse dividido. Esta divisão, sem dúvida, contradiz 
abertamente à vontade de Cristo, e se constitui um escândalo para o mundo, 
como também prejudica a santíssima causa da pregação do Evangelho a toda 
à criatura. (UR § 1) 

Essa afirmação do Vaticano II demonstra a posição da Igreja Católica perante 

a questão da unidade entre os cristãos. Diante das divisões que fragmentam o Corpo de 

Cristo, já não se assumiam mais as atitudes de intolerância do passado. 

Reconhecia Unitatis Redintegratio que os membros das outras Igrejas ou 

comunidades eclesiais não católicas, são “honrados com o nome de cristãos, 

merecidamente reconhecidos pelos filhos da Igreja Católica como irmãos no Senhor” 

(UR, § 3a). 

O Decreto teve o mérito de não ser um documento fechado, mas que abria 

caminhos e, portanto, não se tratava de um documento conclusivo. Levanta diversas 

questões que necessitavam ser abordadas, a fim de para avançar o ecumenismo e a 

participação Católica. Primeiramente deviam ser tratadas as questões que se 

relacionavam com a celebração da fé cristã, os sacramentos do Batismo, da Eucaristia e 

a Ordem (UR, § 22). Esses pontos foram retomados na década de 1970 e tiveram sua 

redação concluída no documento ecumênico das Igrejas, patrocinado pelo CMI, 

conhecido como “Documento de Lima” (1982) e denominado “Batismo, Eucaristia, 

Ministério, Convergência da Fé”. (CMI, 1984) 

Outro ponto importante do Decreto Unitatis Redintegratio foi o aplainamento 

do caminho sobre os diversos níveis das Igrejas: educação teológica, formação 

permanente dos leigos, educação dos jovens e catequese das crianças, já incorporando 

essas novas perspectivas de abertura ecumênica. 

A Declaração Dignitatis Humanae, sobre a liberdade religiosa, propôs uma 

mudança copernicana na Igreja Católica. Segundo essa Declaração, cabe à Igreja 

difundir entre as criaturas o bem, mas, “por sua vez, estão os homens todos obrigados a 

procurar a verdade, sobretudo aquela que diz respeito a Deus e Igreja e, depois de 



 18 

conhecê-la, a abraçá-la e praticá-la” (DH, § 1b). Contudo, essa obrigação deve ser 

entendida como moral. Não é por meio de coação que a Igreja pode induzir a sua 

aceitação, pois, “esses deveres tocam e vinculam a consciência dos homens e a verdade 

não se impõe senão por força da própria verdade, que penetra de modo suave e ao 

mesmo tempo forte nas mentes” (DH, § 1c). Deve se destacar que Dignitatis Humanae foi 

o documento conciliar mais debatido e que teve o maior número de votos contrários à sua 

aprovação. 

 Em síntese, o Concílio Vaticano II lançou as bases, no âmbito da Igreja 

Católica, para a possibilidade de uma abertura ao diálogo com outras Igrejas cristãs. Isso 

só passou a ocorrer, efetivamente, nas décadas seguintes, resultando inclusive na 

assinatura conjunta de documentos sobre alguns pontos doutrinários polêmicos no 

passado. Contudo, é certo que em vários aspectos houve e continuam a existir 

resistências internas à abertura e arejamento da Igreja Católica, em diversos aspectos, 

realizada pelo Vaticano II, como também nas questões referentes ao ecumenismo. Tais 

posicionamentos, que podemos qualificar como conservadores, têm se refletido no 

posicionamento de lideres Católico Romanos, como recentemente na Declaração 

Dominus Iesus, em cujo teor podem ser identificadas posições, não só conservadoras, 

mas mesmo autoritárias. 

De qualquer modo, devemos reconhecimento ao Vaticano II por ter 

proporcionado à Igreja Católica as bases necessárias para sua modernidade, cujo 

impacto no campo das relações ecumênicas foi muito importante. Por exemplo, no Brasil 

as relações católico-protestantes, sobretudo com as Igrejas do protestantismo histórico, 

avançaram em muitas frentes. Diversos organismos foram criados, as próprias bases das 

Igrejas passaram a respeitar-se e dialogar mutuamente, sendo que as Semanas de 

Oração pela Unidade dos Cristãos, que acontecem a cada ano, podem ser um retrato 

dessas relações, no mínimo fraternas. Devemos destacar as relações interinstitucionais 

realizadas por meio de organismos como o Conselho Nacional de Igrejas Cristãs do 

Brasil (CONIC) ou a Coordenadoria Ecumênica de Serviço (CESE), dentre outros, o que 

por si só é um grande avanço, que foi possibilitado graças à abertura iniciada pelo 

Vaticano II. 

 

IV. Alguns documentos elborados na busca da unidade 

 

Os dois documentos que abordaremos são resultados concretos do 

movimento ecumênico moderno, desenvolvido com mais intensidade a partir da segunda 



 19 

metade do século XX. São acordos firmados entre Igrejas. Além desses há muitos outros, 

contudo, nos limitaremos a esse dois, como exemplificação concreta do resultado das 

conversações entre as Igrejas, no campo teológico e doutrinário. 

 

a) Batismo, Eucaristia, Ministério, Convergência da Fé 

O CMI dentre suas variadas ações em prol do ecumenismo acumulou muitos 

documentos, redigidos conjuntamente entre as Igrejas. “Batismo, Eucaristia, Ministério, 

Convergência da Fé” é um documento elaborado no contexto da Comissão de Fé e 

Constituição, com participação de teólogos de diversas tradições eclesiais (anglicanos, 

católico-romanos, luteranos, metodistas, ortodoxos, reformados, etc.). 

Um dos objetivos do documento é ajudar as Igrejas a porem-se de acordo 

sobre esse pontos doutrinários fundamentais da fé cristã, o batismo, a eucaristia e o 

ministério. Um acordo nesse âmbito poderia se constituir num passo muito importante 

para a unidade visível dos cristãos. É bom destacar que estamos nos referindo à 

“unidade visível” e não necessariamente à “unidade orgânica”. A busca da unidade visível 

faz parte dos objetivos do CMI e dos organismos ecumênicos em geral, no sentido de 

que as Igrejas consigam testemunhar juntas sobre pontos fundamentais da fé cristã, 

mesmo que se mantenham na diversidade em outros aspectos menos relevantes. 

Ficou evidente para a Comissão de “Fé e Constituição”, após todo o processo 

desenvolvido na elaboração desse documento, que sua natureza estava ligada à missão 

das Igrejas, de proclamar paz, justiça e reconciliação, num mundo dividido. Como 

afirmaram o Diretor e o Moderador da Comissão, na apresentação do documento: “Este 

texto não pode, pois, ser dissociado da missão redentora e libertadora de Cristo por 

intermédio das Igrejas no mundo moderno.” (CMI, 1984:7) 

O documento é fruto de um longo processo, iniciado em Lausane, 1927, 

passando por dezenas de reuniões da Comissão, consultas às Igrejas, consultas 

ecumênicas para temas específicos do documento, resultando finalmente num único 

texto, aprovado pelas Igrejas integrantes do CMI. Foram realizadas as seguintes 

consultas sobre temas específicos: “Batismo das crianças e dos adultos”, em Louisville, 

EUA, em 1978; “Episcopè e Episcopado”, em Genebra, Suíça, em 1979; revisão pelas 

Igrejas Ortodoxas, em Chambéry, Suíça, em 1979. Posteriormente a esse processo a 

Comissão de Fé e Constituição, foi autorizada pelo Comitê Central do CMI, em 1981, 

para envio para as Igrejas, com um pedido de resposta oficial. O texto final, que foi 

aprovado e publicado, resulta da reunião de Lima, Peru, em 1982 (CMI, 1984:6). 



 20 

O “Documento de Lima”, como ficou conhecido, conforme reconhece a 

Comissão de “Fé e Constituição”, foi um notável avanço em termos de acordo 

ecumênico, embora não tenha atingido um grau completo de consenso, conforme 

afirmaram: “Um consenso completo não pode ser proclamado senão depois das Igrejas 

terem atingido o ponto em que elas podem viver e agir em conjunto na unidade.” (CMI, 

1984:7) O mais importante é que as Igrejas começaram a descobrir que, apesar de suas 

diversidades teológicas, têm mais em comum para a unidade do que outrora era possível 

perceber, ou seja, o fato de dialogarem entre si, de se conhecerem mutuamente e 

colocarem numa mesa comum as suas perspectivas, contribuiu positivamente para 

avançar o processo de unidade. 

O significado desse avanço foi assim expresso pela Comissão de “Fé e 

Constituição”: 

Aqueles que sabem quanto as Igrejas têm divergido na doutrina e na prática do 
batismo, da eucaristia e do ministério, podem aperceber-se da importância da 
medida do acordo aqui registrada. Praticamente, todas as confissões 
tradicionais estão representadas na Comissão. Que teólogos de tradições tão 
profundamente diferentes possam ser capazes de falar com uma tal harmonia 
sobre batismo, eucaristia e ministério – eis um fato sem precedentes no 
movimento ecumênico moderno. (CMI, 1984:8) 

Não demorou muito, após a aprovação do documento, o mesmo foi traduzido 

e publicado o Brasil Conselho Nacional de Igrejas Cristãs do Brasil (CONIC) em co-

edição com o Centro Ecumênico de Documentação e Informação (CEDI), sob o título 

“Batismo, Eucaristia e Ministério”. 

Em linhas gerais o conteúdo do documento não tem a intenção de realizar 

“uma exposição teológica completa sobre o batismo, a eucaristia e o ministério”. Trata-se 

mais de uma abordagem sobre os aspectos em que há relevância para o reconhecimento 

mútuo e a unidade das diferentes tradições. O texto desenvolve os fundamentos bíblico-

teológicos de cada um dos temas, seguido-se comentários sobre as diferenças históricas, 

algumas delas já superadas, e dos aspectos nos quais ainda repousam controvérsias e 

necessitam mais pesquisas e aprofundamentos (CMI, 1984:8). Em suam, o documento 

propõe níveis de equalização das práticas batismais, eucarísticas e ministeriais, naqueles 

aspectos possíveis, sem descaracterizar ou ferir os fundamentos mais profundos de cada 

confissão, cujos aspectos polêmicos ainda necessitam mais discussão até que se chegue 

num consenso. 

De qualquer modo, nas últimas décadas do século XX, verificaram-se 

avanços na relação entre as Igrejas e superação de parte das questões que as 

afastavam por séculos. Diversas Igrejas têm declarado aceitação das práticas 



 21 

sacramentais, particularmente do batismo, entre si. Quanto à eucaristia, ainda 

permanecem divergências mais acentuadas. 

 

b) Doutrina da Justificação por Graça e Fé 

(Lutero) Quantos mestres diferentes seguirá o próximo século? A confusão 
chegará ao cúmulo. Ninguém quererá ser governado pela opinião ou pela 
autoridade de outrem. Cada um quererá tornar-se no seu próprio rabino (...) e 
que enormes escândalos então, que deboche! O melhor seria que os príncipes 
por meio de um concílio prevenissem a estes males – os papistas esquivar-se-
iam (...) têm tanto medo da luz! (...) 
(Melanchthon) Oh, praza a Deus que os príncipes e os Estados possam convir 
num concílio e numa fórmula de concórdia para a doutrina e as cerimónias, 
com proibição de cada um se desviar delas temerariamente para escândalo dos 
outros! Sim, três vezes lamentável a face da nossa Igreja, oculta debaixo de tal 
camada de fraquezas e de escândalos! (FEBVRE, 1994:263) (acréscimo 
nosso) 

Conforme Lucien Febvre, em “Martinho Lutero: um destino”, na noite de 27 de 

junho de 1538, durante o jantar, em Wittenberg, travou-se o diálogo acima. Nele Lutero e 

Philipp Melanchthon refletem sobre os rumos que as divisões da Igreja estavam tomando. 

Ambos desenham um futuro sombrio, conturbado e incerto nas relações entre os cristãos. 

De fato as rupturas foram profundas, adensadas pelos mútuos anátemas e condenações 

que se seguiram, com maior intensidade na segunda metade do século XVI.  

Contudo, como já pudemos perceber, os ideais da unidade da Igreja não 

pereceram completamente; já nos séculos XVII e XVIII algumas novas luzes surgiram na 

esteira do surgimento da modernidade: com Leibniz, os pietistas (Spener, Franke e 

Zinzendorf), John Wesley, dentre outros que prezavam a busca de unidade entre os 

cristãos.  

No século XIX, com maior intensidade, pelo surgimento das primeiras 

associações ecumênicas, particularmente entre os protestantes: Sociedade Bíblica 

Britânica (1804); as Associações Cristãs de Jovens, Associações Cristãs Femininas, 

Movimento Estudantil Cristão, a Aliança Evangélica (1846); o Movimento de Oxford e a 

Associação para a Promoção da Unidade da Cristandade (1857); o documento 

Quadrilátero de Lambeth3 (1888); esforços de aproximação entre católicos e anglicanos, 

empreendidos pelo Abade Portal e pelo Lord Halifax, apesar de sofreram condenações 

do Papa Leão XIII (1890); e, mais ao final do século XIX, a criação da Associação Cristã 

de Moços (ACM) e da Federação Universal dos Estudantes Cristãos, ambas verdadeiros 

                                                 
3
 Documento acordado entre anglicanos, luteranos, reformados, congregacionalistas e metodistas, que apresentava as 

condições para qualquer reunião futura: a) Aceitação do AT e NT, como escritura que contém tudo o que é necessário para 
salvação e autoridade suprema da fé; b) reconhecimento dos Credos Apostólico e Niceno, como declarações suficientes da 
fé cristã; c) celebração de dois sacramentos, o batismo e a santa ceia, como os únicos instituídos por Cristo; d) aceitação 
do episcopado histórico como estrutura da Igreja. (LEITE, 1996 – on line)   



 22 

“berçários” dos futuros líderes do movimento ecumênico internacional, que se seguiria no 

século XX, como por exemplo, Visser’t Hofft, primeiro secretário geral do CMI. (SANTA 

ANA, 1987:75-81 e LEITE, 1996 – on line) 

Naquele conturbado período, das separações do século XVI, Lutero e 

Melanchthon não tinham como imaginar que, sob muitos esforços, as relações da 

unidade entre cristãos ocidentais poderiam voltar a se restabelecer nos séculos 

seguintes, ao menos em parte. Todavia, foram necessários mais de 450 anos para que 

uma das causas da divergência entre Luteranos e Católicos, a Doutrina da Justificação 

por Graça e Fé, fosse suficientemente aplainada, e decomposta pela ação do tempo e 

pelos inumeráveis diálogos e documentos prévios, sobretudo nas últimas décadas do 

século XX. 

Como reconhecem Luteranos e Católicos, esse foi “o ponto mais polêmico da 

época da Reforma” e “motivo de mútuos anátemas por muito tempo” (DC, 1998:5-6). 

Houve recíprocas condenações doutrinárias, contidas nos decretos do Concílio de Trento 

e no Livro de Concórdia, que reúne as confissões luteranas da época (DC, 1998:31). Por 

isso mesmo a “Declaração Conjunta sobre a doutrina da justificação” (1997), foi 

celebrada e acolhida com entusiasmo por todo os setores Luteranos, Católicos e de 

outras Igrejas, que trabalham pela unidade dos cristãos.  

A Declaração Conjunta (DC) foi fruto de muito empenho de ambos os lados e, 

em especial, da Comissão Mista Católica Romana – Evangélica Luterana (Gemeinsame 

Römisch-Katholische/Evangelisch-Lutherisch Kommission), que vinha trabalhando desde 

a década de 1970. Os relatórios predecessores foram: “O Evangelho e a Igreja” (1972) e 

“Igreja e justificação” (1994), da CMCL; “Justificação pela fé” (1983) do diálogo nos EUA; 

“Condenações doutrinais – divisoras das igrejas?” (1986), do Grupo de Trabalho 

Ecumênico na Alemanha (DC, 1998:7-8). 

O documento está estruturado, além de um preâmbulo explicativo, em cinco 

partes: 1) A mensagem bíblica da justificação; 2) A doutrina da justificação como 

problema ecumênico; 3) A compreensão comum da justificação; 4) O desdobramento da 

compreensão comum da justificação; 5) O significado e o alcance do consenso 

alcançado. 

No preâmbulo o documento reconhece que, apesar da superação das 

controvérsias do passado relacionadas com a doutrina da justificação e a realização da 

atual Declaração Conjunta, nem por isso ficam minimizadas as divisões e mútuas 

condenações, tampouco desautorizado o passado das Igrejas. Contudo, relativiza a idéia 

de que as opiniões (e mesmo os dogmas) das Igrejas sejam construtos permanentes na 



 23 

história, sem possibilidade de revisões, mudanças ou mesmo abolição. O texto declara: 

“no decorrer da história nossas igrejas chegam a novas percepções (...) que não só lhes 

permitem, mas ao mesmo tempo exigem que as questões e condenações divisoras 

sejam examinadas e vistas a uma nova luz”. (DC, 1998:9) 

A base do documento é um profundo exame exegético dos textos bíblicos, em 

particular do Novo Testamento, chamado no próprio documento de uma “maneira 

conjunta de escutar a palavra de Deus nas Escrituras Sagradas”. (DC, 1998:9) Esse 

trabalho exegético, com a finalidade de alimentar o documento, em larga escala vinha 

sendo realizando nas bases das Igrejas desde a década de 1970 e com forte expressão 

nos anos 80.  

A leitura conjunta da Bíblia vinha e vem se constituindo numa experiência 

ecumênica mobilizadora na construção da libertação dos povos oprimidos e também da 

ecumenicidade. Podemos citar como exemplo, os trabalhos desenvolvidos pelo Centro de 

Estudos Bíblicos (CEBI) além de outras organizações, por toda a América Latina.  

O estudo da Bíblia em comum tem sido um dos principais elementos 

propulsores das relações ecumênicas do último quarto do século XX até os nossos dias. 

Em certa medida pode-se inferir na possibilidade de que ambas as experiências, a 

realizada pela cúpula das Igrejas (como a Declaração Conjunta) e esta vivenciada na 

base (por leigos e clérigos), cumpriram um papel retroalimentador do movimento pela 

unidade, fortalecendo-se mutuamente por muito tempo. 

A Declaração Conjunta reconhece que o tema da justificação por graça e fé, 

no contexto da Reforma, ganhou especial destaque a partir de textos como Romanos 

3.23-25, constituindo-se num conceito teológico especial, senão central, do movimento 

reformador e culminou com o rompimento da unidade: “a interpretação e aplicação 

contrastantes da mensagem bíblica da justificação constituíram uma das causas 

principais da divisão da Igreja ocidental”. (DC, 1998:11) Por isso propõe a questão sobre 

“a doutrina da justificação como problema ecumênico” (DC, 1998:11) e, sobretudo, como 

via privilegiada de contribuição para superação das divisões. 

A compreensão comum alcançada no documento, em parte destrói e abre 

uma brecha nos enormes muros mantidos por mais de cinco séculos de divergências 

mútuas sobre o tema da justificação entre ambas as Igrejas, que agora conseguem 

afirmam juntas: 

Confessamos juntos: somente por graça, na fé na obra salvífica de Cristo, e 
não por causa de nosso mérito, somos aceitos por Deus e recebemos o 
Espírito Santo (...) Compartilhamos da convicção de que a mensagem da 
justificação nos remete de forma especial ao centro do testemunho 



 24 

neotestamentário da ação salvífica de Deus em Cristo (...) Quando luteranos 
acentuam a importância singular desse critério, não negam a conexão e a 
importância de todas as verdades da fé. Quando católicos se sentem 
comprometidos com vários critérios, não negam a função especial da 
mensagem da justificação. (DC, 1998:12-13) (grifo nosso) 

A adesão neste consenso não significa a abdicação de lado a lado das suas 

posições teológico-doutrinárias, mas, o reconhecimento de que “as formas distintas pelas 

quais luteranos e católicos articulam a fé na justificação estão abertas uma para a outra e 

não anulam o consenso nas verdades básicas”. (DC, 1998:20) 

Desdobramentos desse consenso em “verdades básicas da doutrina da 

justificação” (DC, 1998:20) criam uma significativa ruptura na muralha da divisão, 

sedimentada pelos séculos. Agora, mesmo sem um consenso completo, as duas 

tradições se visitam mutuamente, com maior cordialidade teológica e doutrinária. Espera-

se que cheguem ainda a outros consensos e possam concluir como Leibniz que, afinal a 

maioria das controvérsias era “pseudoproblemas”. 

 

Considerações finais 

Estudando o debate sobre a unidade cristã, ou a história das relações 

ecumênicas, numa perspectiva mais ampla, podemos perceber que o diálogo e as 

relações podem contribuir significativamente para o enfrentamento das demandas, que 

dizem respeito às profundas divisões nas quais vivemos, em muitas áreas da sociedade. 

Tais divisões têm causado a marginalização, exclusão e morte do outro, muitas vezes 

pelo simples fato deste ser diferente ou professar ideologia e fé distinta, ou ainda mesmo 

por ser etnicamente diferente.  

Uma das contribuições do campo religioso, diante dos desafios 

contemporâneos, pode estar justamente nos esforços em torno da unidade dos cristãos. 

Por um lado esse intento é um testemunho pela tolerância, construção de entendimento 

mútuo, apoio, relações fraternas e respeitosas, sem exigência da extinção das 

diferenças, que são inerentes à constituição de cada tradição cristã e de outras religiões 

não cristãs.  

Esses esforços também produzem questionamentos à ordem de exclusão, 

divisão, dominação e subordinacionismo, presentes no mundo contemporâneo, 

especialmente em termos geopolíticos e econômicos. É possível que os gestos de 

aproximação e respeito mútuo entre as Igrejas, possam provocar na organização social e 

no processo civilizatório, de modo mais abrangente, desafios para as mudanças 

necessárias. Contudo, as Igrejas devem estar atentas às tentações do exclusivismo e das 



 25 

verdades absolutas, das posições dogmatizantes, que também são elementos 

constitutivos do sentido da modernidade. 

 As iniciativas ecumênicas e a teologia ecumênica se constituíram num 

avanço possível dentro do escopo da modernidade. Contudo, é preciso destacar que o 

surgimento das organizações ecumênicas (internacionais, nacionais ou regionais) assim 

como a elaboração dos documentos multilaterais, entre as Igrejas, tem sido apenas um 

dos aspectos, e este um tanto positivista, do ideal ecumênico. É necessário verificar 

ainda as ressonâncias que estas iniciativas têm causado nas bases das diferentes 

Igrejas, haja vista que contemporanemante o que temos percebido, no interior das 

Igrejas, é mais uma retração do que um entusiasmo e esforços na direção do ideal 

ecumênico da unidade dos cristãos.  

 Finalmente, convém reiterarmos que não se trata aqui de encararmos de 

maneira ufanista, idealista, ou, como se fosse uma panacéia para a questão da unidade e 

das relações ecumênicas, esse modelo mais institucional e formal, revelado 

especialmente pela existência dos organismos e declarações conjuntas. Entendemos 

como um aspecto muito importante, mas, que necessita sempre dos maiores esforços 

nas bases, que no cotidiano, nas múltiplas relações culturais, religiosas, econômicas, 

dentre outras, vivem um processo desafiador de conviver com o outro diferente. Muitas 

pessoas, grupos e comunidades, religiosas ou não, encontram formas e desenvolvem 

atitudes que podem responder aos desafios da unidade, da alteridade e da ética nas 

relações, e que produzem uma vida mais saudável e equilibrada, diante das complexas 

exigências da convivência humana. 

 

Referências Bibliográficas 

 

ARISTOTELES. Ética a Nicômaco. In: Coleção “Os Pensadores”, São Paulo: Nova 

Cultural, 1995. 

CAREIL, A. F. (Ed.) Œuvres de Leibniz – Lettres. v.I, Paris: Deuxième Édition, 1864. In: 

Gallica la bibliothèque numérique – Bibliothèque nationale de France [on line] 

Disponible em: <http://gallica.bnf.fr/scripts/ConsultationTout.exe?E=0&O=N021154> 

[consulta: 23/04/2002]. 

CMI. Em favor de todo o povo de Deus. Petrópolis: Vozes, 1978. (CMI 1) 

____. Batismo, Eucaristia, Ministério, Convergência da Fé. 2ed., Rio de Janeiro: 

CONIC/CEDI, 1984. (CMI 2) 



 26 

_____. Um só Batismo, uma só Eucaristia e um só Ministério mutuamente reconhecido. 

Coimbra: Documento da comissão de Fé e Ordem, 1975. (CMI 3) 

COBRA, R. Q. Leibniz, sua época, sua vida e seus pensamento. [s.d.] [on line 1] 

Disponível em: <http://www.geocities.com/cobra_pages/re-leibni.html> [consulta: 

15/04/2002]. 

____________. Leibniz, pensamento. [s.d.] [on line 2] Disponível em: 

<http://www.geocities.com/cobra_pages/re-leibnicont.html> [consulta: 15/04/2002]. 

____________. Resumos de filosofia moderna: Bossuet, Jacques Benigne. [s.d.] [on line 

3] Disponível em: <http://www.geocities.com/cobra_pages/fm-bossuet.html> [consulta: 

15/04/2002]. 

DIAS, Z. M. O Cinqüentenário do CMI e a reinvenção do Ecumenismo. In: Rhema – 

Revista de Filosofia e Teologia. Juiz de Fora: Instituto Teológico Arquidiocesano 

Santo Antônio, v.4, n.16, p.158-171, 1998. 

Declaração conjunta Católica Romana – Evangélica Luterana. Doutrina da Justificação 

por Graça e Fé. Porto Alegre/São Leopoldo: EDIPUCRS/CEBI, 1998. (DC) 

FEBVRE, L. Martinho Lutero, um destino. Porto: Edições Asa, 1994. 

GEMENTE, A. C. Um panorama da modernidade: origens, formação e perspectivas. In: 

Impulso – Revista de ciências sociais e humanas. Piracicaba: Ed. Unimep, v.12, n.29, 

p.85-98, 2001. 

GIBELLINI, R. A teologia do século XX. São Paulo: Loyola, 1998. 

KLOPPENBURG, F.B. Concílio Vaticano II. Vol.I-IV, Petrópolis: Vozes, 1964. 

LEITE, J. M.  Igreja  una  e  plural.  Figueira  da  Foz:  IEPP,  1996.  [on  line]  Disponível 

em: <http://www.igreja-presbiteriana.org.pt/Port/Oikoumene/Reflexão/Una1.htm> 

[consulta: 23/04/2002]. 

LOHSE, B. A fé cristã através dos tempos. São Leopoldo: Sinodal, 1981. 

POULTON, J. A celebração da vida. Rio de Janeiro: CEDI, 1983. 

REILY, D.A. Metodismo brasileiro e Wesleyano. São Bernardo do Campo: Imprensa 

Metodista, 1981. 

ROINILA, M. The reunion of the churches. [s.d.] [on line] Disponível em: 

<http://www.helsinki.fi/~mroinila/reunion.html> [consulta: 15/04/2002]. 

SANTA ANA, J. Ecumenismo e Libertação. Petrópolis: Vozes, 1987. 



 27 

__________. A Caminho de Vancouver. Caderno do CEDI. Rio de Janeiro: CEDI, n.12. 

p.7-17, 1984. 

___________. Júlio Santa Ana faz conferência sobre a situação atual do Cristianismo no 

mundo. ASTE Boletim. São Paulo: ASTE, jun. 1999. 

SCHLESINGER, H. & PORTO, H. Dicionário Enciclopédico das religiões. Petrópolis: 

Vozes, 1995. 

TILLICH. P. The religions situation. Clevland: The World Publishing Company, 1932. 

WALKER, W. História da Igreja Cristã. v.I-II, 4ed. Rio de Janeiro e São Paulo: 

JUERP/ASTE, 1983. 


