TEOLOGIA ECUMENICA E MODERNIDADE:
uma sintese do movimento ecuménico na histéria

Antdnio Francisco da Silva®
Luis de Souza Cardoso?

Introducéo

Procuramos neste texto expor, de modo sintético, a génese e o
desenvolvimento dos esfor¢os para (re)aproximacao das Igrejas cristds, como movimento

pré-unidade mais amplamente designado por “Ecumenismo”.

Entendemos por “modernidade”, como conceito geral, o conjunto de
acontecimentos culturais, cientificos e tecnolégicos, que influenciaram decisivamente a
cosmovisdo e a vida do ocidente, procurando superar o modus vivendi e a cosmovisao
antiga e medieval. Esse processo ganhou impulsdo a partir dos desenvolvimentos
civilizatorios na cultura e nas ciéncias, ocorridos na Europa a partir do final do século XVI.
Destacam-se dentre esses acontecimentos: 1) a revolu¢ao copernicana ou cientifica, do
final do século XVI e século XVII, especialmente com os herdeiros de Copérnico (Galileu,
Kepler e Newton); 2) o surgimento do iluminismo e a Revolugdo Francesa, no século
XVIII; 3) a Revolugéo Industrial dos séculos XVIII e XIX; 4) o romantismo aleméo do
século XIX; 5) a Revolugdo Russa, no século XX; 6) as duas grandes vertentes
cientificas, a Teoria da Relatividade e a Teoria Quantica; 7) o Circulo de Viena com seu
positivismo l6gico; e, 8) a epistemologia da Escola de Frankfurt como Teoria Critica.
Outros acontecimentos nas primeiras décadas do século XX comecaram indicar o
aparecimento de sinais de uma p6s-modernidade (GEMENTE, 2001:86), contudo esse é
ainda um conceito muito questionado por diversos autores. Embora detalhar o processo
de surgimento e constituicdo da modernidade ndo seja o objeto principal deste estudo, é
necessario aqui localiza-lo, visto que a teologia e 0 movimento ecuménico tém seu

surgimento dentro desse contexto cultural. Sendo assim, como parte do periodo, guarda

! Mestre em Ciéncias da Religido; professor na PUC-MG.
2 Mestre em Ciéncias da Religido pela UMESP; Doutorando em Educacéo pela UNIMEP.



suas ressonancias e caracteristicas, carregando em si elementos de adeséo ou reacao
ao processo civilizatério em curso. Por isso a necessidade de observarmos o surgimento

do ecumenismo dentro desse contexto histérico e cultural.

Este trabalho esté subdividido em quatro partes, cujas abordagens cobrem os
temas do surgimento e desenvolvimento da teologia e movimento ecuménico nas Igrejas
cristas, abrangendo: 1) os antecedentes do movimento ecuménico moderno, nos séculos
XVII e XVIII; 2) os principais marcos do surgimento do movimento ecuménico moderno e
sua institucionalizacdo, dando origem as organizacbes ecuménicas; 3) a modernidade
Catdlica Romana com o Vaticano Il e sua abertura as relagbes ecuménicas com outras
Igrejas; 4) finalmente, algumas expressdes concretas da teologia e do movimento
ecuménico, na constituicdo dos acordos entre as Igrejas, registrados em documentos
oficiais. Nesta Ultima parte abordaremos dois documentos assinados entre Igrejas

protestantes e a Igreja Catdlica.

I. Antecedentes do movimento ecuménico moderno

Conforme destaca Santa Ana (1987:69), desde os primeiros passos da Igreja
a “proposta de unidade” esteve presente, apesar de que nem sempre ela prevaleceu.
Encontrar um caminho comum era o objetivo da “postura conciliar” adotada desde os
tempos apostoélicos. Sendo a conciliagdo fruto, muitas vezes, de uma ardua e dificil
caminhada entre diferentes formas de pensar a fé e o mundo, os cristdos decidiram
registrar seus consensos em sinteses documentais estruturadoras do pensamento
majoritario. Surgem assim o0s primeiros documentos conciliares, que tém suas
expressdes mais acabadas, para a época, nos simbolos da fé, tais como o Romanum
(R), antigo credo batismal romano, provavelmente da primeira metade do século I
(LOHSE, 1987:39), o Credo Niceno-Constantinopolitano (381) e o Credo Apostolico
(século VI). Além dos credos ecuménicos podemos nos referir a propria definicdo do
canon do Novo Testamento, fruto de um longo labor dos primeiros séculos, como um

documento que guarda tracos da ecumenicidade conciliar identificada na Igreja.



As grandes divisdes da Igreja, como a de 1054 opondo os patriarcados de
Roma e de Constantinopla, ou no século XVI o movimento da Reforma Protestante e
também o rompimento da Inglaterra com Roma, ndo foram suficientes para apagar os
ideais da unidade do “Corpo de Cristo”, expressos por Jesus na sua oragao sacerdotal,
registrada no Evangelho de Jodo 17.21. Ao alvorecer da modernidade, no século XVII,
surgem novas vozes incomodadas com as divisoes e interessadas na constituicdo de

caminhos para que se pudesse alcancar a unidade.
a) Sinais da busca de unidade, nos séculos XVII e XVIII

No contexto da revolucao cientifica, as grandes transformacdes estavam em
curso na Europa; os velhos sistemas de pensar o mundo (aristotélico-ptolocmaico)
sucumbiam diante dos herdeiros de Copérnico (1473-1543). Essa revolugédo cultural
estava forjando mentalidades capazes de reagir “contra o sinal de corpo dividido, de

mundo quebrado que as igrejas apresentavam” (SANTA ANA, 1987:75).

Leibniz nasceu em 1 de julho de 1646, em Leipzig, Sax6nia, em uma familia
luterana, piedosa e culta; seu pai, Friedrich Leibniz era professor de ética (filosofia moral)

em Leipzig.

O filésofo, jurista e matemético Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716),
nascido em Leipzig, Sax6nia, de uma familia luterana, piedosa e culta, cujo pai era
professor de ética (filosofia moral) naquela cidade, é tido por diversos autores como um

precursor do ecumenismo moderno.

Leibniz viveu durante sua infancia e juventude um dificil periodo pds-guerra
no Sacro Império Romano. A Guerra dos Trinta Anos (1618-1648) tivera como um de
seus principais aspectos a disputa religiosa entre o imperador catoélico e principes
eleitores protestantes, resultando no esfacelamento do Império. Também, no ano em que
nasceu Leibniz, havia terminado outra disputa de cunho religioso: a guerra civil inglesa
(1642-1646), em que puritanos e presbiterianos escoceses aliados ao parlamento e
liderados por Oliver Cromwell haviam derrotado, deposto e condenado a morte o rei
Carlos | (WALKER, 1983:148-155). Esses foram alguns aspectos do mundo, marcado

pela divisdo religiosa, no qual viveu Leibniz.

Desde 1667, quando escreveu Demonstrationes Catholicae, ja demonstrava
uma preocupacao com a unidade entre catolicos e protestantes. Entre 1672 a 1676 foi
enviado a Paris pelo arcebispo Johann Philipp von Schoénborn, principe eleitor da
Moguncia, com objetivo de convencer a Luiz XIV para conquistar o Egito e a Turquia,
impedindo assim o avanco muculmano sobre a Europa e contribuir, dessa forma, para

uma unido entre os cristdos europeus. Nesse periodo dialogou com Antoine Arnauld,

3



tedlogo jansenista, bem como conheceu sacerdotes jesuitas e oratorianos, inaugurando
com todos esses um debate a cerca da unidade entre protestantes e catdlicos. Dentre
seus interlocutores destacam-se o Bispo Cristobal Rojas de Espinola, de Wiener-
Neustad, e a partir de 1679, por correspondéncias, o Bispo francés, filésofo e orador,
Jacques-Benigne Bossuet.

Quando retornou a Alemanha, em Hanbver trabalhou para Johann Friedrich,
Duque de Braunschweig-Liineburg, o qual, em 1651, havia se convertido do Luteranismo
ao Catolicismo Romano. Frederico era principe de uma maioria protestante; assim, diante
das divergéncias religiosas Leibniz encontrou nesse contexto “a oportunidade de

trabalhar pela causa da reconciliagao entre Catélicos e Protestantes” (COBRA, on line 1).

Nesse periodo obteve aprovacdo do Duque, do Vigario Apostélico e do
proprio Papa Inocéncio Xl, para iniciar seu projeto de reconciliagdo, buscando as bases
de um acordo Catodlico-Protestante. Porém, com a morte do Duque o projeto néo foi
completado. Dele restam apenas alguns fragmentos que ndo demonstram um método

definitivo para a reunificacdo desses dois ramos do cristianismo ocidental.

Em 1698 Leinbiz escreveu o projeto Pour Faciliter la Réunion dés Protestants
avec lés Roamins Catholiques (CAREIL, 1864:172-181, on line), onde apresenta seis
concessdes que a Igreja Catolica Romana deveria fazer aos protestantes:

1. admitir os protestantes de volta a Igreja Romana;

2. ndo forcar os protestantes a aguientar as missas ou usar um idioma com o qual ndo
estao familiarizados nas suas igrejas; nao for¢ca-los a introduzir rito que cause alarme

Oou inconvenientes;

3. permitir o casamento aos sacerdotes protestantes e outros clérigos, uma vez que isto

ja € uma pratica estabelecida entre os protestantes;

4. permitir aos sacerdotes protestantes praticar uma profissdo; permitir aos padres
Catdlicos também; (para Leinbiz isto ndo causaria henhum escandalo, desde que

fossem honrados os sacramentos e as regras Catoélicas);

5. todas as terras e propriedades dos protestantes transformadas na Paz da Westphalia

seriam devolvidas; e

6. quando os protestantes concordarem com estes termos, toda a excomunhdo e
anatema deveria ser abolido. Deveria ser emitida uma declaracdo de que o0s

protestantes ndo seriam mais considerados hereges ou cisméaticos.

Os protestantes também deveriam submeter-se a cinco concessoes:



1. admitir que o Bispo de Roma € a autoridade maxima e patriarca supremo em

assuntos espirituais, em todo o mundo cristéo;

2. 0s sacerdotes protestantes deveriam estar sujeitos aos seus bispos, os bispos
sujeitos aos arcebispos e assim sucessivamente, de acordo com a hierarquia

Catodlica;

3. o0s protestantes deveriam reconhecer os catélicos como uma mesma categoria de
irméos em Jesus Cristo, cultivando a unidade e a préatica da caridade para com eles.

As controvérsias deveriam ser resolvidas pela Igreja;

4. quando uma unido fosse efetivada, os protestantes ndo s6 deveriam concordar em
manter a paz e a unidade, mas procurar aperfeigcoa-la por todos os meios disponiveis;

e

5. os sacerdotes protestantes deveriam entrar em um solido e pacifico debate
analisando as controvérsias e discordancias das duas doutrinas, estabelecendo o

amago da fé crista para a posteridade.

Leibniz sustentava que a maioria das controvérsias tratavam de
pseudoproblemas, pela forma como eram apresentadas. Também, que por meio de uma
andlise detalhada poder-se-ia chegar a concluséo que as diferencas ndo eram reais, mas
que elas poderiam permanecer por algum tempo até que a solucdo fosse encontrada.

Ao apresentar essas seis condi¢gdes, Leibniz estava realmente convencido de

“

que o Papa néo teria objegbes, tanto que afirmou: “...ndo ha nada nestes pontos que
contrarie a justica Divina, pelo que o Papa nao os possa permitir...” (ROINILA, on line). O
auto-convencimento de Leibniz sobre o sucesso de sua proposta permitia-lhe vislumbrar
o modo como, em apenas trés décadas, seria possivel acomodar as diferencas: na
primeira década seriam resolvidas as questdes relacionadas a missa e a Eucaristia — 0s
protestantes aceitariam as missas catdlicas, assim como os catolicos aceitariam os
sermdes protestantes; na segunda outros sacramentos catélicos seriam incorporados
(por exemplo, os sacramentos do 6leo e do casamento); na terceira a unidade se daria,

porgue ja ndo haveriam mais controvérsias (ROINILA, on line).

Embora a acdo de Leibniz guardasse relagdo com um projeto politico e
diplomatico, pois, sobretudo, desejava evitar o esfacelamento do Império, buscando uma
“‘unidade substancial” intra-européia, pela via pacifica, uma vez que a paz era para ele
condicdo necessaria a promocdo das artes e da ciéncia, um olhar mais amplo ao

conjunto de seu pensamento e ac¢des, pode indicar mais que isso, como afirma Cobra:



. é falso que Leibniz visse apenas como politicamente importante para os
Estados Alemées a unido religiosa e o espirito de tolerancia, e que por isso
sua atuacdo fosse somente diplomatica, sem uma verdadeira preocupacao
teolégica. Parece claro que, do mesmo modo como ele buscava formulas
conciliadoras na filosofia, ele tentou encontra-las também na teologia, por
acreditar que as verdades fundamentais estavam contidas em cada corrente
contraria, filosofica ou teoldgica, bastando mostrar as coincidéncias para se
chegar a conciliacdo. (COBRA, on line 2)

No inicio do século XVIII Leibniz desenvolveria uma verdadeira “cruzada” pela
unidade dos cristdos. Na Alemanha desejava promover unidade entre os luteranos e
calvinistas. Na Franca queria vencer a resisténcia do Bispo Catélico Bossuet. Na Austria
conquistou o importante apoio do Imperador para a causa da unidade. Finalmente, na
Inglaterra tencionava convencer os Anglicanos a participarem de sua proposta de

unidade. Para alcancar esses objetivos criou as Societas Confessionum Conciliatrix.

Nos séculos XVII e XVIII, também surgiram ideais de unidade entre algumas
liderangas do movimento pietista. Santa Ana (1987:75) destaca a o caso de do conde
Nicolau von Zinzendorf (1700-1760), lider da Fraternidade dos Moravianos, que “nao
concebia a vida cristd em termos que nao incluisse a tolerancia, o dialogo, o encontro
fraterno com o outro.” Ha indicios que atribuem ao Conde Zinzendorf o uso pioneiro nos
tempos modernos da palavra grega oikoumene (mundo habitado — casa comum),
designando o ideal da unidade dos cristaos.

Também, na Inglaterra do século XVIIl, John Wesley, lider do movimento
metodista, possuia um certo senso de busca da unidade, tendo permanecido vinculado a
Igreja Anglicana, mesmo depois que essa havia fechado os pulpitos para ele. Wesley
exortava os pregadores ligados ao movimento metodista, para fazerem o mesmo. Reily

destaca que:

O Movimento Metodista é considerado, ndo raro, uma “Reforma”. Nao foi,
porém, uma contestacéo das doutrinas anglicanas. (...)

Wesley nunca formou nem uma denominacdo e nem congregacdes, na
acepcao exata destes termos. Ele préprio, ministro anglicano desde 1725 até a
sua morte dois tercos de século depois, sempre via 0 movimento como dentro
da Igreja Anglicana. Os membros das sociedades “Metodistas” eram, na sua
maioria, também anglicanos. (...) havia clara distincao entre (as) atividades de
sociedade e o culto anglicano, sendo que este s6 se fazia nos templos
anglicanos. (...) Por isso, Wesley ndo permitia que os trabalhos metodistas
fossem feitos nas horas do culto das Igrejas Anglicanas. (...) nem o proprio
Wesley, presbitero da Igreja Anglicana e com plenos direitos nesse sentido,
ministrava 0s sacramentos nas sociedades metodistas. O local préprio para
culto e sacramento era um templo anglicano! (REILY, 1981:133-137)

Wesley inovou ao colocar lado a lado num uUnico sistema teolégico, os
principios fundamentais da Reforma, como a justificacéo pela fé, e o0 pensamento sobre a
santidade, articulados pelos principais tedlogos catélicos. E notério o fato de Wesley

nutrir feicdo intelectual pelo pensamento de Santo Agostinho, tanto que muitos atribuem a

6



Wesley, pelo seu uso constante, a idéia de Agostinho: “No essencial unidade, no néo

essencial liberdade, em tudo caridade.”

Em 18 de julho de 1749, Wesley escreve a “Carta a um Catélico Romano”,
onde examina o Credo Apostélico na perspectiva de confissdo comum. Descreve aquele
que considera ser um “verdadeiro Protestante”, que ama a Deus e ao préximo, amigo ou

inimigo e destaca o amor como caminho para a unidade declarando:

Mas se Deus ainda nos ama, devemos também amar um ao outro. Devemos,
sem discussao sobre opinides, provocar um ao outro ao amor e as boas obras.
Que os pontos em que temos diferenca de opinido fiquem de lado: aqui ha
suficientes areas onde concordamos (no Credo Apostélico e no modus
vivendi do verdadeiro protestante), suficientes para serem o fundamento de
todo o espirito e ato cristdo. (acréscimo nosso) (REILY, 1981:130)

Wesley propde uma conduta para que a unidade possa ser desenvolvida,

baseada nos seguintes principios (REILY, 1981:131):
1. Nao se ferir mutuamente. Nao praticar nenhum ato descaridoso ou inamistoso.
2. Nao falar de modo aspero ou inamistoso ao outro.

3. N&o nutrir nenhum pensamento descaridoso, inamistoso ou depreciativo sobre o

outro.
4. Esforgar-se na matua cooperacgdao firmando as méos em Deus.

Como destaca Santa Ana (1987:76), esta conduta “catdlica” de Wesley, na
acepcao do termo, evidenciava-se em sua constante expressao: “Se teu coragdo € como

0 meu, entdo vem e me da a méao.”

Assim, pelas idéias ou a¢des de muitos, que inconformados com as rupturas
do passado ocuparam-se da reconstituicdo da unidade, o lastro para o desenvolvimento
do movimento ecuménico moderno e contemporaneo estava sendo posto historicamente
ja nos séculos XVII e XVIII. Contudo, é preciso considerar que muitas dessas iniciativas
podem ser encaradas como idealistas, visto que andam como se estivessem na “contra
mao” da modernidade, pois uma das caracteristicas deste periodo é a separacdo, o
individualismo e a definicdo cada vez mais concreta de territorios e areas muito bem

demarcadas.

Il. Surgimento e desenvolvimento do movimento ecuménico moderno

O movimento ecuménico moderno foi iniciado por liderancas das Igrejas



Protestante, na Europa, e posteriormente obteve adesdo das Igrejas Ortodoxas. Apos o
Vaticano Il a propria Igreja Catdlica Apostélica Romana também passou a dialogar nesse
contexto. De inicio ndo foi um movimento unitario, mas, um conjunto de movimentos que,
em meados do século XIX trabalhavam na constituicdo dos pilares fundamentais do
ecumenismo moderno: a missao, o servico e a doutrina. A partir das primeiras décadas
do século XX, expressou-se com maior intensidade, como resultado desses distintos

movimentos basilares.

De acordo com Zwinglio Mota Dias, o impulso partiu dos movimentos que

tratavam da questao dos campos missionarios, conforme destaca:

O pai das missGes modernas, Willian Carey (missionario batista inglés) propds,
em 1806, convocar uma reunido de todos os cristdos no Cabo da Boa
Esperanca aproximadamente para o ano de 1810, que seria seguida de
reunides semelhantes a cada 10 anos. (...) Ndo € de se espantar que tenha
sido nos campos missionarios que a perspectiva ecuménica tenha comecado a
ser vislumbrada. Porque foi exatamente la que as diferentes denominacdes
tiveram que se enfrentar umas com as outras e todas com os tremendos
desafios lancados por contextos culturais, sociais e religiosos 0s mais
diferentes e estranhos. A partir da metade do século XIX os representantes das
variadas iniciativas missionarias comecaram a se reunir para buscar juntos um
minimo de unidade de propdsitos.(DIAS, 1998:158)

No inicio do século XX, em 1900, reuniu-se uma conferéncia missionaria em
Nova York, sendo denominada, pela primeira vez, como “Conferéncia Ecuménica”. Foi
esse conclave que lancou as bases para a Conferéncia Mundial de Miss6es, de 1910, em
Edimburgo, Escécia, considerada por muitos o marco inicial que culminou, mais tarde,
com a fundacéo do Conselho Mundial de Igrejas (CMI). Santa Ana (1987:78) refere-se a
essa Conferéncia como “a pedra fundamental sobre a qual se basearam os grandes

esforcos ecuménicos realizados durante este século”.

A Conferéncia Ecuménica tratou, principalmente, de analisar as dificuldades
enfrentadas pelas missfes mundiais, como o confronto entre o cristianismo e as religides
nao cristds. A Conferéncia concluiu que nao era possivel continuar implantando “uma
Igreja ndo dividida” nos paises ndo cristdos. Da Conferéncia de Edimburgo resultaram os

trés organismos que se tornaram os eixos historicos do movimento ecuménico posterior:

1) O Conselho Missionario Internacional, também chamado Conselho
Internacional de Miss@es, criado em 1920; esse organismo, em 1961, filiou-se ao CMI, na

sua terceira assembléia geral, em Nova Deli, india.

2) O Movimento de Vida e Agédo (Life and Work), criado em Estocolmo,
Suécia, em 1925, por ocasido da conferéncia sobre “Cristianismo Pratico”, sob o lema “A
doutrina divide, mas o servigo une”. Como destaca Santa Ana (1984:8), “A tragédia da

guerra de 1914-1918 motivou varios lideres cristdos a convocar uma reunido na qual

8



foram discutidos aspectos relativos ao testemunho social dos cristaos”.

“Vida e Acao”, com inspiragdo da Teologia Liberal e do Social Gospel, tinha
interesse de nos problemas da sociedade, notadamente no restabelecimento da paz e da
justica no mundo, buscando a unidade da Igreja por meio do servico. Seu principal
articulador foi o bispo luterano de Uppsala, Nathan Séderblom. (GIBELLINI, 1998:488)

Também nesse periodo, apds a primeira guerra mundial, temos a importante
contribuicdo de Paul Tillich, no sentido do estabelecimento de um dialogo da religido com
a cultura e sobre a “perda de sentido”. Faz consideracoes sobre a religiosidade e oferece
contribuicbes ao resgate dos sentidos para o ser humano naquele tempo conturbado.
(TILLICH, 1932:107-121)

A segunda Conferéncia “Vida e Ac¢ao” foi realizada, em 1937, em Oxford,
Inglaterra. Nessa ocasido foram lancadas as bases teologicas mais profundas para o
movimento, objetivando que o cristianismo pratico ndo permanecesse apenas num

idealismo otimista que caracterizou seu inicio.

3) O Comité de Constituicao do Movimento Fé e Ordem (conhecido também
como “Fé e Constituicao”), reuniu-se em 1920, em Genebra, na Suica. Sdo 0s primeiros
esforgos por uma formulagé&o doutrinaria comum. Inicialmente “Fé e Ordem” foi integrado
por representantes de 40 paises e 17 Igrejas e visava a planejar uma conferéncia mais
ampla. A lideranca principal desta iniciativa foi do bispo norte-americano Charles Brent,
da Igreja Anglicana.

Conforme assinala José Manuel Leite (1996 — on line), o tema principal de “Fé
e Ordem” era de cunho eclesioldgico: a “Igreja e a natureza da Igreja reunida”. O debate
conduziu a alguns consensos, tais como: a rejeicdo de qualquer modelo de unidade
baseado na coercdo, na uniformidade, no proselitismo ou na expectativa de “retorno” as

Igrejas-mae.

Em 1927 foi realizada a Primeira Conferéncia de “Fé e Ordem”, em Lausanne,
Suica, reunindo 400 delegados, representantes de 127 Igrejas. A Conferéncia teve uma
ambiciosa agenda, na qual estavam incluidos assuntos tais como: as motivacdes para a
unidade; a natureza e a proclamacéo do evangelho; a natureza da Igreja; a confisséo de
fé comum; o ministério; os sacramentos; a unidade dos cristdos e sua relacdo com as
Igrejas existentes. Particularmente esse Ultimo topico mereceu profundos debates e

resultou no seguinte protocolo para a “Igreja unida”:
a) Uma fé comum e uma mensagem comum para 0 mundo.

b) Um s6 batismo, como o rito de entrada na Igreja unida.



c) A Eucaristia como expressdo da vida comunitéria da Igreja e sinal coletivo de
adoragéo.

d) Um so6 ministério aceito, em toda a Igreja universal.
e) O devido lugar para o exercicio dos dons proféticos.

f) Liberdade de interpretacdo sobre a graga sacramental, a ordem ministerial e a
autoridade.

Esse Ultimo ponto causou grande polémica e impediu um acordo sobre o

relatorio final da Conferéncia, como destaca Manuel Leite:

. ortodoxos e alguns anglicanos resistiram muito a sua aprovacao, dizendo
que ao ser concedida a garantia de “liberdade de interpretacdo”, relacionada
com a graga sacramental e as ordens ministeriais, estava-se pondo em causa e
comprometia-se a antiga Tradig&o. (LEITE, 1996 — on line)

Antes da Conferéncia de Lausanne, a Igreja Anglicana havia proposto que os
elementos da base doutrinal comum deveriam ser: 1) As sagradas escrituras, Antigo e
Novo Testamento; 2) Os simbolos Niceno-constantinopolitanos; 3) Os dois sacramentos,
Batismo e Eucaristia; e 4) O episcopado histérico. Poucos anos mais tarde foi adotado
também o Credo Apostdlico.

Uma segunda Conferéncia Mundial de Fé e Ordem ocorreu em Edimburgo,
Escocia, em 1937. Como resultado dessa foram aceitos trés modelos de unidade,

conforme o Documento n.° 82 do Relatério final da Segunda Conferéncia:

a) Acéao cooperativa: confederagao com objetivo de testemunho comum e “sem violagéo
de consciéncia”.

b) Reconhecimento mutuo e intercomunhdo: intercAmbio de membros, de ministros e
mutua partilha regular dos sacramentos (aqui esta presente o embrido do acordo

posterior presente no documento “Batismo, Eucaristia e Ministério”).
c) Unido organica.

Esse ultimo modelo, da unido organica, foi considerado por muito tempo a
expressao mais significativa da unidade. A Conferéncia afirmou em suas conclusdes: “O
nosso alvo é encontrar em Deus, receber de Deus como dadiva sua, a unidade que
possa aceitar e preservar numa comunidade de amor todas as variedades de dons

espirituais que Ele nos tem dado nas nossas separagdes”. (Documento n.° 82)

10



Embora possuisse em sua concepg¢ao a possibilidade de uma “diversidade
unida”, nas décadas vindouras esse caminho mostrou-se &rduo e espinhoso,
especialmente no que se refere as grandes e diferentes tradicbes (Romana, Protestante
e Ortodoxa).

Até a integracdo da Comissao de “Fé e Ordem” ao CMI, em 1948, foram
realizadas outras conferéncias e produzidos importantes documentos, relacionados com

a possivel unidade doutrinaria das Igrejas. (DIAS, 1998:161)

Talvez o passo mais significativo, dado pelos movimentos “Vida e Agao” e “Fé
e Ordem”, em 1937, foi a decisdo de unirem os esforgos na direcado de um organismo
mais representativo. As duas Conferéncias nomearam a “Comissao dos 14”, encarregada
da formagéo do CMI. Assim, numa reunido em Utrecht, Holanda, em maio de 1938 foi
constituida a “Comissao Provisoria” para o “Conselho Mundial de Igrejas em formagéo”. A
primeira conferéncia do CMI foi prevista para 1941, contudo, devido a Il Guerra Mundial

nao aconteceu, realizando-se somente em agosto de 1948, em Amsterda, Holanda.
A constituicdo do CMI o define como:

. uma comunidade fraterna de Igrejas que confessa o Senhor Jesus Cristo
como Deus e Salvador segundo as Escrituras, e se esforcam a fim de
responder em conjunto & sua vocagdo comum para a gléria do unico Deus, Pai,
Filho e Espirito Santo. (CMI, 1984:5)

Antes mesmo da primeira conferéncia, em 1946, foi fundado o Instituto
Ecuménico de Bossey (perto de Genebra, Suica), encarregado da formacéo teoldgica
ecuménica e voltada para a unidade da Igreja. Mais tarde o Conselho Internacional de
MissBes e o Conselho Mundial de Educagédo Cristd também se filiaram ao CMI (SANTA
ANA, 1987:107-123).

Foram estabelecidas as seguintes func¢des para o CMI:

a) Dar continuidade ao trabalho desenvolvido pelos dois movimentos, “Vida e Ag¢ao” e

“Fé e Ordem”.
b) Criar facilidades para a agdo comum das Igrejas membro.
c) Promover o estudo comum.
d) Desenvolver a consciéncia ecuménica dos fiéis de todas as Igrejas.

e) Estabelecer relacbes com as aliancas confessionais de carater mundial e com os

demais movimentos ecuménicos.

f) Convocar, quando as circunstancias o exigirem, conferéncias de carater mundial que

estardo autorizadas a publicar suas préprias conclusoes.

11



g) Sustentar as Igrejas em seus esforcos de evangelizacéo.

A declaracdo “A Igreja, as Igrejas e o Conselho Mundial de Igrejas: a
significagdo eclesiolégica do Conselho Mundial de Igrejas”, elaborado pelo Comité
Central do CMI, em 1950, Toronto, Canada, que ficou conhecido como a “Declaracao de
Toronto”, aprimorou o entendimento do significado e das func¢des do organismo mundial

quanto as questdes eclesioldgicas, de acordo com 0s seguintes pontos:
a) O CMI n&do é nem deve vir a se tornar uma superigreja.

b) O objetivo do CMI ndo é o de negociar a unido organica de Igrejas, pois isso sé pode

ser feito por elas mesmas e por suas préprias iniciativas.

c) O CMI ndo pode e nem deve estar baseado numa concepc¢éao particular de Igreja. Ele

nao prejulga a questao eclesioldgica.

d) Ser membro do CMI n&o supde que uma Igreja considere sua propria concepgao de
Igreja como relativa, nem que cada Igreja deva considerar as outras como Igreja no

sentido pleno e verdadeiro do termo.

e) Ser membro do CMI ndo implica que se deva aceitar uma doutrina especifica relativa

a natureza e a unidade do termo.

Em termos de organizacdo, o CMI estabeleceu sua sede em Genebra, Suica,
e se expressa juridicamente mediante uma Assembléia Geral de delegados das Igrejas-
membro, que se reline a cada sete ou oito anos. A 8% Assembléia Geral foi realizada em
1998, em Harare, Zimbabwe, sendo a segunda em um pais africano. A 92 Assembléia

Geral sera realizada pela primeira vez na América Latina, em 2006, em Porto Alegre, RS.

Situando as Assembléias Gerais do CMI

Ano e local Tema Observagdes
1948, Amsterda, Tema: “O Designio de Deus | Os temas das assembléias sempre tiveram
Holanda e a Desordem dos Homens” | alguma ligagdo com o contexto historico.

Neste caso, poucos anos depois da Il Guerra,
o clima era de confrontos ideolégicos e
disputas de hegemonia entre o bloco
capitalista e o bloco socialista. (SANTA ANA,
1984:11)

Lema: “Nos pretendemos
permanecer juntos”

EI9|yWossy
elldwild

12



Ano e local

Tema

Observagdes

BI9|qWasSY epunbas

1954, Evanston, EUA

“Cristo, esperanga do
mundo”

Congregou 502 delegados, de 160 Igrejas.
Nos EUA reinava um clima de endurecimento
ideolégico, marcado pela “doutrina
macarthysta” (Movimento politico
anticomunista, desencadeado nos EUA
depois da Il Guerra Mundial, pelo senador
republicano Joseph McCarthy. Durou até o
final dos anos 50 e caracterizou-se pela
perseguigdo implacavel a todos os
comunistas e simpatizantes, com base
principalmente na delagdo.). Surgia também
por este tempo o bloco de paises nédo
alinhados que ficaria conhecido como
“Terceiro Mundo”. (SANTA ANA, 1984:11)

RIQIqUISSSY BIIDIIS |

1961, Nova Delhi, india

Tema: “Jesus Cristo, a luz
do mundo”

Lema: “Nos queremos
continuar juntos”

Teve a participacdo de 577 delegados de 181
Igrejas. Destaca-se que foi a primeira reuniéo
ecumeénica deste porte a realizar-se em um
pais do “Terceiro Mundo”. Em termos de
adesdo ao CMI esta assembléia teve grande
significado: houve o ingresso do Conselho
Internacional de Missdes no CMI; também
uma adesao significativa de Igrejas oriundas
de paises do “Terceiro Mundo”, dentre as
quais duas Igrejas pentecostais do Chile; pela
primeira vez Igrejas Ortodoxas ingressaram
no CMI.

BI9|qWIASSY Buend

1968, Uppsala, Suécia

“Eis que fago novas todas
as coisas”

Reuniu 704 delegados de 235 Igrejas filiadas.
O numero de observadores da Igreja Catdlica
Romana foi de 14 participantes. No cenério
mundial presenciava-se 0 movimento
estudantil pela justica e a liberdade, com sua
maior expressao na Franca; a guerra do
Vietna gerava protestos pacifistas em muitos
setores, mesmo nos EUA; Martin Luther King,
que faria o sermao de abertura da
Assembléia, fora assassinado; pouco tempo
depois aconteceria a invasao da
Tchecoslovaquia pelas forgcas do Pacto de
Varsdvia. Para atuar neste cenério, a
Assembléia aprovou a criagao dos
Programas de Participagéo das Igrejas no
Desenvolvimento, de Luta contra o Racismo
€ outros.

13



Ano e local

Tema

Observagdes

1975, Nair6bi, Quénia

elg|quassy euIind

“Jesus Cristo liberta e une”

Contou com a participacdo de 700 delegados
de 271 Igrejas e 17 observadores da Igreja
Catolica. Esta Assembléia caracterizou-se
por temas sociais e decisfes sobre estes. Os
grandes debates mundiais estavam ligados
com a questdo do crescimento econémico e
gualidade de vida, os direitos humanos e o
militarismo. A Assembléia tomou as seguintes
decisdes: o0 CMI deve assumir tanto a
promocao como a luta contra a violacdo dos
direitos humanos; foi lancado um programa
“Sobre o militarismo e a corrida
armamentista”, bem como sua conseqliéncia;
decidiu-se iniciar um estudo sobre a
responsabilidade das Igrejas diante do
fendmeno da expansao das empresas
multinacionais; acentuar a visdo do CMI por
uma sociedade justa, participativa e com
viabilidade econdmica democréatica. Com
estas caracteristicas o CMI passaria a ser
acusado pelos setores mais conservadores,
de uma opg¢éo marxista, de favorecer
guerrilhas no terceiro mundo e de privilegiar o
social mais que o teoldgico; além disso, o
crescente interesse nos quadros do CMI de
um diélogo cultural universal, por meio das
Igrejas, rendeu-lhe a acusacgéo de
“antiocidentalizagao”. Houve a reformulagéo
do objetivo ecuménico: “A unidade desejada
em Cristo”.

1983, Vancouver,
Canada

©I9|qUISSSY BIXaS

"Jesus Cristo, vida do
mundo”

Participaram 301 Igrejas membros. Faziam
parte do CMI pouco mais de 300 Igrejas(
SANTA ANA, 1987:108). Essa Assembléia foi
preparada contando com uma série de
contribuicdes e de visitas as Igrejas no
mundo inteiro. A Igreja Catdlica foi
representada por diversos arcebispos e
bispos, além de tedlogos e observadores. Em
1984, representantes do CMI e do Vaticano,
renovaram seu "compromisso de trabalhar
pela unidade de todos os cristdos", ap6s uma
visita do Papa Jodo Paulo Il a sede do CMI,
em Genebra, Suica, no dia 12 de junho
(SCHLESINGER & PORTO, 1995:690-691).

1991, Canberra,
Australia

EIgIyWossSY
ewnas

“Vem, Espirito Santo e
renova toda a criagao”

Contou com 842 delegados de 317 Igrejas-
membro. Essa assembléia trabalhou ainda
por meio de sub-temas: “Espirito fonte de
vida, guarda a tua criacéo”; “Espirito e
verdade, liberta-nos”; “Espirito e unidade,
reconcilia o teu povo”; e “Espirito Santo,

transforma-nos e santifica-nos”.

1998, Harare, Zimbabwe

EIg|yWossSY
eAellO

“Voltai-vos para Deus,
alegrai-vos na esperanga”

Contou com 996 delegados de 337 igrejas
membros. Em Harare foi aprovado o
programa da “Década para superagdo da
violéncia” (2001-2010).

Com relacdo a Terceira Assembléia, Santa Ana destaca ainda outros

decis@es e acontecimentos importantes:

14



. reformulou-se a base de fé do Conselho Mundial, dando-lhe um contetdo
mais trinitario, (...) definiu-se de maneira clara e concreta a unidade que o
Conselho procurou alcancar: aquela que se expressa quando todos os crentes
em Jesus Cristo, em cada lugar, se relinem para celebrar sua fé, praticando o
mesmo batismo e em torno da mesma comunhdo. Trata-se de uma unidade na
base, e ndo na cupula. (...) lancaram-se dois programas muito importantes: um
sobre “a estrutura missionaria da congregacao local”; o outro a respeito da
participacdo dos cristdos nas revolucdes social e técnica do nosso tempo, que
culminou com a Conferéncia de Igreja e Sociedade, em Genebra (1966). (...)
podemos afirmar que a partir da sua Terceira Assembléia é que o Conselho
Mundial passou a ser realmente ecuménico, um foro de didlogo de todos os
povos da terra e de todas as culturas, superando o paroquialismo ocidental (e
protestante) que o marcara até entdo. (SANTA ANA, 1984:12)

A partir da Sexta Assembléia muitos observadores do cenario ecuménico
mundial tém assinalado que o movimento entrou em um periodo critico. Nesse contexto
vem procurando atender a pelo menos dois importantes desafios, visando a continuar fiel
aos seus propositos fundantes e, assim, desenvolver com credibilidade, contundéncia e
criatividade sua tarefa de promotor e sustentador da utopia evangélica em meio as novas
e desagregadoras condi¢Bes historicas que o mundo atravessa presentemente. Esses
desafios tém que ver com: 1) o horror econémico que golpeia todas as na¢des do planeta
em funcdo das imposi¢ces imperiais de politicas neoliberais, por parte dos organismos
econdmicos internacionais, bem como das nhacdes ricas, acentuando o fosso entre
pobres e ricos; e, 2) o pluralismo religioso que caracterizou as sociedades no final do
século XX e inicio do presente século, resultado, dentre outros fatores, da interpretagéo
cultural provocada pelo desenvolvimento cientifico e tecnolégico da humanidade. Esse
vislumbre de que o movimento ecuménico encontra-se em crise € compartilhado por
Santa Ana, que inclusive vai além, afirmando que o préprio cristianismo esta em crise de

sentido, conforme destaca:

... a crise atual do movimento ecuménico. Em seus primdrdios, ele foi alvo de
suspeita das autoridades eclesiasticas. A crise do cristianismo levou as
grandes instituicdes eclesiasticas ao mesmo tempo a se distanciarem dele e a
aumentarem seu controle sobre ele. Hoje, o movimento ecuménico esta
fortemente institucionalizado. Com isso, alguns de seus instrumentos estdo se
tornando cada vez mais irrelevantes. Esse é o caso hoje do Conselho Mundial
de Igrejas, que guarda siléncio eloqiiente sobre a crise do cristianismo. A
guestao ecuménica passa, atualmente, menos por Genebra e mais por Roma,
cujo projeto ecuménico, diga-se de passagem, € hegemdnico e dogmatico. A
crise do cristianismo e, em particular, do movimento ecuménico, esté ligada a
institucionalizacdo de ambos. A solucao passa por um equilibrio maior entre o
carisma sacerdotal e o carisma profético. (SANTA ANA, 1999)

Cabe ressaltar que a temética das questdes econdmicas ndo € novidade no
CMI, mas, sempre esteve na pauta de suas discussdes, pois, esse organismo se constitui
num férum privilegiado para o tratamento de todas as questdes que afetam a realidade

mundial, como reconhece Dias:

15



No entanto, a simples denuncia do capitalismo e seus sub-sistemas com todas
as suas desumanizadoras consequéncias ja ndo € mais suficiente (...) o papel
do movimento ecuménico daqui em diante, se de fato pretende responder aos
guestionamentos do Reino de Deus e sua Justica, tem que ir além da denlncia
e rejeicdo do mal. Isto é, como expressdo de sua renovagcdo caberia ao
movimento ecuménico através de seu instrumento operacional mais
significativo - o CMI - procurar desenvolver uma nova utopia baseada numa
visdo na qual a promessa da vida seja maior e mais forte do que a acao da
morte...Neste aspecto caberia ao CMI, trabalhar para o desenvolvimento de
uma nova concep¢do da vida econbmica que fosse capaz de preservar a
natureza, reduzir e/ou eliminar a injustica e satisfazer as necessidades de
todas as pessoas. (DIAS, 1998:171)

I1l. A modernidade Catélica Romana: o Concilio Vaticano Il e 0 ecumenismo

E necesséario destacar que historicamente a deflagracdo do movimento
ecuménico, em torno do CMI, suscitou na Igreja Catélica Romana o desejo de também

participar. Nesse contexto, o Concilio Vaticano Il veio a facilitar essa realizacao.

O projeto da Igreja Catdlica, no pontificado do Papa Jodo XXIlII, teve por base
eliminar as desconfiangas com tudo o que era desenvolvido fora do a&mbito e da esfera
vaticana. Além de vencer uma resisténcia contra a modernidade, a Igreja comegou a ver
com bons olhos 0s movimentos das outras Igrejas. Houve uma passagem da rigidez do
Vaticano | para alguns tracos de aceitacdo, surgindo assim dentro do Catolicismo um
espirito de maior tolerancia, embora ndo compartilhado por todos os membros do clero e
por todos os fiéis. O Vaticano Il é considerado por muitos analistas como o0 marco

fundamental de abertura da Igreja Catdlica a modernidade e conseglientemente ao

dialogo ecuménico.

Ha uma importancia fundamental no movimento personalista de Jodo XXIII,
gue incidiu de maneira clara sobre o pensamento e a obra dos tedlogos que contribuiram,
de maneira decisiva, para o0 desenvolvimento do ecumenismo em nosso tempo, tais

como: Congar, Daniélou, Chenu e King.

E verdade que a abertura Catdlica Romana para o movimento ecumeénico
tardou em se concretizar. No entanto, irrompeu com forca e com alegria na vida das
igrejas. De fato quando Jodo XXIII convocou o Segundo Concilio Vaticano e a medida
gue o mesmo se desenvolveu e manifestou a grande vitalidade e a extrema fertilidade
existente no catolicismo de nosso tempo, as Igrejas sentiram-se interpeladas, o que

ajudou e continua contribuindo para a sua renovacao.

Dois documentos devem ser citados, por sua importancia fundamental ao
desenvolvimento do sentimento ecuménico na Igreja Catdlica. Os mesmos séo frutos do
16



Concilio Vaticano Il. S&o eles, o Decreto intitulado Unitatis Redintegratio e a Declaragéo
sobre a liberdade religiosa, Dignitatis Humanae (KLOPPENBURG, 1964). Todas as
citacdes dos documentos do Vaticano Il, a seguir, sdo extraidas da edi¢do brasileira,
realizada pela Editora Vozes. Os paragrafos serdo citados conforme a numeracao dada a
cada documento pelos padres conciliares.

No Decreto Unitatis Redintegratio (UR), desde o inicio é adotada uma

linguagem com caracteristica ecuménica:

... O Cristo Senhor fundou uma s6 e Unica Igreja (...) (mesmo quando s&o
muitas as comunhdes cristds separadas que) andam por caminhos diferentes,
como se o proprio Cristo estivesse dividido. Esta divisdo, sem davida, contradiz
abertamente a vontade de Cristo, e se constitui um escandalo para o mundo,
como também prejudica a santissima causa da pregacao do Evangelho a toda
a criatura. (UR 8 1)

Essa afirmacéo do Vaticano Il demonstra a posicao da Igreja Catolica perante
a questdo da unidade entre os cristdos. Diante das divises que fragmentam o Corpo de

Cristo, ja ndo se assumiam mais as atitudes de intolerancia do passado.

Reconhecia Unitatis Redintegratio que os membros das outras Igrejas ou
comunidades eclesiais nao catdlicas, sdo “honrados com o nome de cristdos,
merecidamente reconhecidos pelos filhos da Igreja Catdlica como irmaos no Senhor”
(UR, 8§ 3a).

O Decreto teve o mérito de ndo ser um documento fechado, mas que abria
caminhos e, portanto, ndo se tratava de um documento conclusivo. Levanta diversas
guestdes que necessitavam ser abordadas, a fim de para avancar o0 ecumenismo e a
participacdo Catodlica. Primeiramente deviam ser tratadas as questbes que se
relacionavam com a celebracéo da fé cristd, os sacramentos do Batismo, da Eucaristia e
a Ordem (UR, § 22). Esses pontos foram retomados na década de 1970 e tiveram sua
redacdo concluida no documento ecuménico das Igrejas, patrocinado pelo CMI,
conhecido como “Documento de Lima” (1982) e denominado “Batismo, Eucaristia,
Ministério, Convergéncia da Fé”. (CMI, 1984)

Outro ponto importante do Decreto Unitatis Redintegratio foi o aplainamento
do caminho sobre os diversos niveis das Igrejas: educagdo teoldgica, formagéo
permanente dos leigos, educacao dos jovens e catequese das criangas, ja incorporando

essas novas perspectivas de abertura ecuménica.

A Declaracdo Dignitatis Humanae, sobre a liberdade religiosa, propés uma
mudanca copernicana na Igreja Catdlica. Segundo essa Declaragcdo, cabe a Igreja
difundir entre as criaturas o bem, mas, “por sua vez, estdo os homens todos obrigados a

procurar a verdade, sobretudo aquela que diz respeito a Deus e Igreja e, depois de

17



conhecé-la, a abracé-la e pratica-la” (DH, § 1b). Contudo, essa obrigagdo deve ser
entendida como moral. Nao € por meio de coacdo que a Igreja pode induzir a sua
aceitacao, pois, “esses deveres tocam e vinculam a consciéncia dos homens e a verdade
ndo se impde sendo por for¢ca da prépria verdade, que penetra de modo suave e ao
mesmo tempo forte nas mentes” (DH, § 1c). Deve se destacar que Dignitatis Humanae foi
o documento conciliar mais debatido e que teve o maior nimero de votos contrarios a sua

aprovagao.

Em sintese, o Concilio Vaticano Il lancou as bases, no ambito da Igreja
Catdlica, para a possibilidade de uma abertura ao dialogo com outras Igrejas cristas. 1sso
s6 passou a ocorrer, efetivamente, nas décadas seguintes, resultando inclusive na
assinatura conjunta de documentos sobre alguns pontos doutrinarios polémicos no
passado. Contudo, é certo que em varios aspectos houve e continuam a existir
resisténcias internas a abertura e arejamento da Igreja Catdlica, em diversos aspectos,
realizada pelo Vaticano Il, como também nas questdes referentes ao ecumenismo. Tais
posicionamentos, que podemos qualificar como conservadores, tém se refletido no
posicionamento de lideres Catolico Romanos, como recentemente na Declaragéo
Dominus lesus, em cujo teor podem ser identificadas posi¢cdes, ndo s6 conservadoras,

mas mesmo autoritarias.

De qualquer modo, devemos reconhecimento ao Vaticano Il por ter
proporcionado a Igreja Catolica as bases necessérias para sua modernidade, cujo
impacto no campo das relagbes ecuménicas foi muito importante. Por exemplo, no Brasil
as relacbes catdlico-protestantes, sobretudo com as Igrejas do protestantismo histérico,
avancaram em muitas frentes. Diversos organismos foram criados, as proprias bases das
Igrejas passaram a respeitar-se e dialogar mutuamente, sendo que as Semanas de
Oracéo pela Unidade dos Cristdos, que acontecem a cada ano, podem ser um retrato
dessas relagdes, no minimo fraternas. Devemos destacar as relagdes interinstitucionais
realizadas por meio de organismos como o Conselho Nacional de Igrejas Cristas do
Brasil (CONIC) ou a Coordenadoria Ecuménica de Servigo (CESE), dentre outros, o que

por si s6 é um grande avanco, que foi possibilitado gracas a abertura iniciada pelo

Vaticano |II.

IV. Alguns documentos elborados na busca da unidade

Os dois documentos que abordaremos s&o resultados concretos do

movimento ecuménico moderno, desenvolvido com mais intensidade a partir da segunda

18



metade do século XX. S&o acordos firmados entre Igrejas. Além desses ha muitos outros,
contudo, nos limitaremos a esse dois, como exemplificagdo concreta do resultado das

conversacgdes entre as Igrejas, no campo teoldgico e doutrinério.

a) Batismo, Eucaristia, Ministério, Convergéncia da Fé

O CMI dentre suas variadas a¢fes em prol do ecumenismo acumulou muitos
documentos, redigidos conjuntamente entre as Igrejas. “Batismo, Eucaristia, Ministério,
Convergéncia da Fé” € um documento elaborado no contexto da Comissao de Fé e
Constituicdo, com participacdo de tedlogos de diversas tradicBes eclesiais (anglicanos,

catélico-romanos, luteranos, metodistas, ortodoxos, reformados, etc.).

Um dos objetivos do documento é ajudar as Igrejas a porem-se de acordo
sobre esse pontos doutrinarios fundamentais da fé cristd, o batismo, a eucaristia e o
ministério. Um acordo nesse ambito poderia se constituir num passo muito importante
para a unidade visivel dos cristdos. E bom destacar que estamos nos referindo a
“unidade visivel’ e ndo necessariamente a “unidade organica”. A busca da unidade visivel
faz parte dos objetivos do CMI e dos organismos ecuménicos em geral, no sentido de
que as Igrejas consigam testemunhar juntas sobre pontos fundamentais da fé cristd,

mesmo que se mantenham na diversidade em outros aspectos menos relevantes.

Ficou evidente para a Comissao de “Fé e Constituicdo”, apds todo o processo
desenvolvido na elaboracao desse documento, que sua natureza estava ligada a misséao
das Igrejas, de proclamar paz, justica e reconciliacdo, num mundo dividido. Como
afirmaram o Diretor e o Moderador da Comisséo, na apresentacdo do documento: “Este
texto ndo pode, pois, ser dissociado da missdo redentora e libertadora de Cristo por

intermédio das Igrejas no mundo moderno.” (CMI, 1984:7)

O documento é fruto de um longo processo, iniciado em Lausane, 1927,
passando por dezenas de reunibes da Comisséo, consultas as Igrejas, consultas
ecuménicas para temas especificos do documento, resultando finalmente num Unico
texto, aprovado pelas lIgrejas integrantes do CMI. Foram realizadas as seguintes
consultas sobre temas especificos: “Batismo das criancas e dos adultos”, em Louisville,
EUA, em 1978; “Episcopé e Episcopado”, em Genebra, Suiga, em 1979; revisdo pelas
Igrejas Ortodoxas, em Chambéry, Suica, em 1979. Posteriormente a esse processo a
Comissdo de Fé e Constituicao, foi autorizada pelo Comité Central do CMI, em 1981,
para envio para as Igrejas, com um pedido de resposta oficial. O texto final, que foi

aprovado e publicado, resulta da reunido de Lima, Peru, em 1982 (CMI, 1984:6).

19



O “Documento de Lima”, como ficou conhecido, conforme reconhece a
Comissdo de “Fé e Constituigdo”, foi um notavel avanco em termos de acordo
ecuménico, embora ndo tenha atingido um grau completo de consenso, conforme
afirmaram: “Um consenso completo ndo pode ser proclamado sendo depois das Igrejas
terem atingido o ponto em que elas podem viver e agir em conjunto na unidade.” (CMI,
1984:7) O mais importante € que as Igrejas comecaram a descobrir que, apesar de suas
diversidades teologicas, ttm mais em comum para a unidade do que outrora era possivel
perceber, ou seja, o fato de dialogarem entre si, de se conhecerem mutuamente e
colocarem numa mesa comum as suas perspectivas, contribuiu positivamente para

avancar o processo de unidade.

O significado desse avango foi assim expresso pela Comissdao de “Fé e
Constituicao”™

Aqueles que sabem quanto as Igrejas tém divergido na doutrina e na pratica do

batismo, da eucaristia e do ministério, podem aperceber-se da importancia da

medida do acordo aqui registrada. Praticamente, todas as confissdes

tradicionais estdo representadas na Comissdo. Que teodlogos de tradi¢cdes tdo

profundamente diferentes possam ser capazes de falar com uma tal harmonia

sobre batismo, eucaristia e ministério — eis um fato sem precedentes no
movimento ecuménico moderno. (CMI, 1984:8)

N&o demorou muito, apés a aprovacao do documento, o mesmo foi traduzido
e publicado o Brasil Conselho Nacional de Igrejas Cristds do Brasil (CONIC) em co-
edicdo com o Centro Ecuménico de Documentagdo e Informacdo (CEDI), sob o titulo

“Batismo, Eucaristia e Ministério”.

Em linhas gerais o conteddo do documento ndo tem a intengdo de realizar
“uma exposigao teoldgica completa sobre o batismo, a eucaristia e 0 ministério”. Trata-se
mais de uma abordagem sobre os aspectos em que ha relevancia para o reconhecimento
mutuo e a unidade das diferentes tradigbes. O texto desenvolve os fundamentos biblico-
teolégicos de cada um dos temas, seguido-se comentarios sobre as diferencas historicas,
algumas delas ja superadas, e dos aspectos nos quais ainda repousam controvérsias e
necessitam mais pesquisas e aprofundamentos (CMI, 1984:8). Em suam, o documento
propde niveis de equalizacdo das préticas batismais, eucaristicas e ministeriais, naqueles
aspectos possiveis, sem descaracterizar ou ferir os fundamentos mais profundos de cada
confissdo, cujos aspectos polémicos ainda necessitam mais discusséo até que se chegue

num consenso.

De qualquer modo, nas Ultimas décadas do século XX, verificaram-se
avancos na relacdo entre as Igrejas e superacdo de parte das questdes que as

afastavam por séculos. Diversas Igrejas tém declarado aceitacdo das praticas

20



sacramentais, particularmente do batismo, entre si. Quanto a eucaristia, ainda

permanecem divergéncias mais acentuadas.

b) Doutrina da Justificacdo por Graca e Fé

(Lutero) Quantos mestres diferentes seguirda o proximo século? A confusao
chegara ao cimulo. Ninguém querera ser governado pela opinido ou pela
autoridade de outrem. Cada um querera tornar-se no seu préprio rabino (...) e
gue enormes escandalos entdo, que deboche! O melhor seria que os principes
por meio de um concilio prevenissem a estes males — 0s papistas esquivar-se-
iam (...) ttm tanto medo da luz! (...)

(Melanchthon) Oh, praza a Deus que os principes e os Estados possam convir
num concilio e numa férmula de concérdia para a doutrina e as ceriménias,
com proibicdo de cada um se desviar delas temerariamente para escandalo dos
outros! Sim, trés vezes lamentavel a face da nossa Igreja, oculta debaixo de tal
camada de fraguezas e de escandalos! (FEBVRE, 1994:263) (acréscimo
NoOss0)

Conforme Lucien Febvre, em “Martinho Lutero: um destino”, na noite de 27 de
junho de 1538, durante o jantar, em Wittenberg, travou-se o didlogo acima. Nele Lutero e
Philipp Melanchthon refletem sobre os rumos que as divisbes da Igreja estavam tomando.
Ambos desenham um futuro sombrio, conturbado e incerto nas relacdes entre o0s cristaos.
De fato as rupturas foram profundas, adensadas pelos matuos anatemas e condenacdes

gue se seguiram, com maior intensidade na segunda metade do século XVI.

Contudo, como ja pudemos perceber, os ideais da unidade da Igreja nao
pereceram completamente; ja nos séculos XVII e XVIII algumas novas luzes surgiram na
esteira do surgimento da modernidade: com Leibniz, os pietistas (Spener, Franke e
Zinzendorf), John Wesley, dentre outros que prezavam a busca de unidade entre 0s

cristaos.

No século XIX, com maior intensidade, pelo surgimento das primeiras
associacbes ecuménicas, particularmente entre os protestantes: Sociedade Biblica
Britanica (1804); as Associagbes Cristds de Jovens, Associagdes Cristds Femininas,
Movimento Estudantil Cristdo, a Alianca Evangélica (1846); o Movimento de Oxford e a
Associacdo para a Promocdo da Unidade da Cristandade (1857); o documento
Quadrilatero de Lambeth® (1888); esforcos de aproximacéo entre catdlicos e anglicanos,
empreendidos pelo Abade Portal e pelo Lord Halifax, apesar de sofreram condenactes
do Papa Ledo XIII (1890); e, mais ao final do século XIX, a criacdo da Associacao Crista

de Mogos (ACM) e da Federagéo Universal dos Estudantes Cristdos, ambas verdadeiros

® Documento acordado entre anglicanos, luteranos, reformados, congregacionalistas e metodistas, que apresentava as
condi¢6es para qualquer reunido futura: a) Aceitacdo do AT e NT, como escritura que contém tudo o que € necessario para
salvacéo e autoridade suprema da fé; b) reconhecimento dos Credos Apostdlico e Niceno, como declaragées suficientes da
fé cristd; c) celebracéo de dois sacramentos, o batismo e a santa ceia, como os Unicos instituidos por Cristo; d) aceitagdo
do episcopado histérico como estrutura da Igreja. (LEITE, 1996 — on line)

21



“bercarios” dos futuros lideres do movimento ecuménico internacional, que se seguiria no
século XX, como por exemplo, Visser't Hofft, primeiro secretario geral do CMI. (SANTA
ANA, 1987:75-81 e LEITE, 1996 — on line)

Naquele conturbado periodo, das separagbes do século XVI, Lutero e
Melanchthon ndo tinham como imaginar que, sob muitos esforcos, as relacbes da
unidade entre cristdos ocidentais poderiam voltar a se restabelecer nos séculos
seguintes, ao menos em parte. Todavia, foram necessarios mais de 450 anos para que
uma das causas da divergéncia entre Luteranos e Catdlicos, a Doutrina da Justificacdo
por Graca e Fé, fosse suficientemente aplainada, e decomposta pela acdo do tempo e
pelos inumeraveis dialogos e documentos prévios, sobretudo nas ultimas décadas do

século XX.

Como reconhecem Luteranos e Catdlicos, esse foi “o ponto mais polémico da
época da Reforma” e “motivo de mutuos anatemas por muito tempo” (DC, 1998:5-6).
Houve reciprocas condenacdes doutrinérias, contidas nos decretos do Concilio de Trento
e no Livro de Concordia, que retne as confissdes luteranas da época (DC, 1998:31). Por
isso mesmo a “Declaragdo Conjunta sobre a doutrina da justificagdao” (1997), foi
celebrada e acolhida com entusiasmo por todo os setores Luteranos, Catolicos e de
outras Igrejas, que trabalham pela unidade dos cristéos.

A Declaragdo Conjunta (DC) foi fruto de muito empenho de ambos os lados e,
em especial, da Comissdo Mista Catolica Romana — Evangélica Luterana (Gemeinsame
Romisch-Katholische/Evangelisch-Lutherisch Kommission), que vinha trabalhando desde
a década de 1970. Os relatorios predecessores foram: “O Evangelho e a Igreja” (1972) e
“Igreja e justificacao” (1994), da CMCL,; “Justificagédo pela fé” (1983) do dialogo nos EUA;
“Condenacgdes doutrinais — divisoras das igrejas?” (1986), do Grupo de Trabalho
Ecuménico na Alemanha (DC, 1998:7-8).

O documento esta estruturado, além de um preambulo explicativo, em cinco
partes: 1) A mensagem biblica da justificagdo; 2) A doutrina da justificagdo como
problema ecuménico; 3) A compreensdo comum da justificacdo; 4) O desdobramento da
compreensdo comum da justificacdo; 5) O significado e o alcance do consenso

alcancado.

No predmbulo o documento reconhece que, apesar da superagdo das
controvérsias do passado relacionadas com a doutrina da justificacdo e a realizacdo da
atual Declaracdo Conjunta, nem por isso ficam minimizadas as divisbes e mutuas
condenacgdes, tampouco desautorizado o passado das Igrejas. Contudo, relativiza a idéia

de que as opinides (e mesmo os dogmas) das Igrejas sejam construtos permanentes na

22



historia, sem possibilidade de revisdes, mudangcas ou mesmo abolicdo. O texto declara:
“no decorrer da histéria nossas igrejas chegam a novas percepgoes (...) que ndo so6 lhes
permitem, mas ao mesmo tempo exigem que as questdes e condenacfes divisoras

sejam examinadas e vistas a uma nova luz”. (DC, 1998:9)

A base do documento é um profundo exame exegético dos textos biblicos, em
particular do Novo Testamento, chamado no préprio documento de uma “maneira
conjunta de escutar a palavra de Deus nas Escrituras Sagradas”. (DC, 1998:9) Esse
trabalho exegético, com a finalidade de alimentar o documento, em larga escala vinha
sendo realizando nas bases das Igrejas desde a década de 1970 e com forte expressao

nos anos 80.

A leitura conjunta da Biblia vinha e vem se constituindo numa experiéncia
ecuménica mobilizadora na constru¢éo da libertacdo dos povos oprimidos e também da
ecumenicidade. Podemos citar como exemplo, os trabalhos desenvolvidos pelo Centro de

Estudos Biblicos (CEBI) além de outras organizag6es, por toda a América Latina.

O estudo da Biblia em comum tem sido um dos principais elementos
propulsores das rela¢cdes ecuménicas do ultimo quarto do século XX até os nossos dias.
Em certa medida pode-se inferir na possibilidade de que ambas as experiéncias, a
realizada pela cupula das Igrejas (como a Declaragdo Conjunta) e esta vivenciada na
base (por leigos e clérigos), cumpriram um papel retroalimentador do movimento pela

unidade, fortalecendo-se mutuamente por muito tempo.

A Declaracao Conjunta reconhece que o tema da justificacao por graca e fé,
no contexto da Reforma, ganhou especial destaque a partir de textos como Romanos
3.23-25, constituindo-se num conceito teolégico especial, sendo central, do movimento
reformador e culminou com o rompimento da unidade: “a interpretacdo e aplicagao
contrastantes da mensagem biblica da justificacdo constituiram uma das causas
principais da divisao da Igreja ocidental”. (DC, 1998:11) Por isso propde a questdo sobre
“a doutrina da justificagdo como problema ecuménico” (DC, 1998:11) e, sobretudo, como

via privilegiada de contribuicdo para superacéo das divisoes.

A compreensdo comum alcangada no documento, em parte destroi e abre
uma brecha nos enormes muros mantidos por mais de cinco séculos de divergéncias
mutuas sobre o tema da justificagdo entre ambas as Igrejas, que agora conseguem

afirmam juntas:
Confessamos juntos: somente por graca, na fé na obra salvifica de Cristo, e
ndo por causa de nosso mérito, somos aceitos por Deus e recebemos o

Espirito Santo (...) Compartilhamos da convic¢cdo de que a mensagem da
justificacdo nos remete de forma especial ao centro do testemunho

23



neotestamentario da acéo salvifica de Deus em Cristo (...) Quando luteranos
acentuam a importancia singular desse critério, ndo negam a conexao e a
importédncia de todas as verdades da fé. Quando catélicos se sentem
comprometidos com varios critérios, ndo negam a funcdo especial da
mensagem da justificacdo. (DC, 1998:12-13) (grifo nosso)

A adesao neste consenso hao significa a abdicacdo de lado a lado das suas
posicoes teoldgico-doutrinarias, mas, o reconhecimento de que “as formas distintas pelas
quais luteranos e catdlicos articulam a fé na justificacédo estdo abertas uma para a outra e

nao anulam o consenso nas verdades basicas”. (DC, 1998:20)

Desdobramentos desse consenso em “verdades basicas da doutrina da
justificacao” (DC, 1998:20) criam uma significativa ruptura na muralha da divisao,
sedimentada pelos séculos. Agora, mesmo sem um consenso completo, as duas
tradicOes se visitam mutuamente, com maior cordialidade teoldgica e doutrinaria. Espera-
se que cheguem ainda a outros consensos e possam concluir como Leibniz que, afinal a

maioria das controvérsias era “pseudoproblemas”.

Consideracdes finais

Estudando o debate sobre a unidade cristd, ou a histéria das relacbes
ecuménicas, numa perspectiva mais ampla, podemos perceber que o didlogo e as
relacbes podem contribuir significativamente para o enfrentamento das demandas, que
dizem respeito as profundas divisdes nas quais vivemos, em muitas areas da sociedade.
Tais divisbes tém causado a marginalizacdo, exclusdo e morte do outro, muitas vezes
pelo simples fato deste ser diferente ou professar ideologia e fé distinta, ou ainda mesmo

por ser etnicamente diferente.

Uma das contribuicbes do campo religioso, diante dos desafios
contemporaneos, pode estar justamente nos esforcos em torno da unidade dos cristaos.
Por um lado esse intento € um testemunho pela tolerancia, construgdo de entendimento
mutuo, apoio, relagbes fraternas e respeitosas, sem exigéncia da extincdo das
diferencas, que sdo inerentes a constituicdo de cada tradicao cristd e de outras religibes

nao cristas.

Y

Esses esforcos também produzem questionamentos a ordem de exclusao,
divisdo, dominacdo e subordinacionismo, presentes no mundo contemporaneo,
especialmente em termos geopoliticos e econdmicos. E possivel que os gestos de
aproximacao e respeito mutuo entre as Igrejas, possam provocar na organizacao social e
no processo civilizatério, de modo mais abrangente, desafios para as mudancas

necessarias. Contudo, as Igrejas devem estar atentas as tentacdes do exclusivismo e das

24



verdades absolutas, das posicbes dogmatizantes, que também s&do elementos
constitutivos do sentido da modernidade.

As iniciativas ecuménicas e a teologia ecuménica se constituiram num
avanco possivel dentro do escopo da modernidade. Contudo, é preciso destacar que o
surgimento das organizagfes ecuménicas (internacionais, nacionais ou regionais) assim
como a elaboragcdo dos documentos multilaterais, entre as Igrejas, tem sido apenas um
dos aspectos, e este um tanto positivista, do ideal ecuménico. E necessario verificar
ainda as ressonancias que estas iniciativas tém causado nas bases das diferentes
Igrejas, haja vista que contemporanemante o que temos percebido, no interior das

Igrejas, é mais uma retracdo do que um entusiasmo e esforcos na direcdo do ideal

ecumeénico da unidade dos cristaos.

Finalmente, convém reiterarmos que ndo se trata aqui de encararmos de
maneira ufanista, idealista, ou, como se fosse uma panacéia para a questao da unidade e
das relagbes ecuménicas, esse modelo mais institucional e formal, revelado
especialmente pela existéncia dos organismos e declaragdes conjuntas. Entendemos
como um aspecto muito importante, mas, que necessita sempre dos maiores esforcos
nas bases, que no cotidiano, nas multiplas relagbes culturais, religiosas, econdmicas,
dentre outras, vivem um processo desafiador de conviver com o outro diferente. Muitas
pessoas, grupos e comunidades, religiosas ou ndo, encontram formas e desenvolvem
atitudes que podem responder aos desafios da unidade, da alteridade e da ética nas
relagbes, e que produzem uma vida mais saudavel e equilibrada, diante das complexas

exigéncias da convivéncia humana.

Referéncias Bibliogréficas

ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. In: Colecdo “Os Pensadores”, Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1995.

CAREIL, A. F. (Ed.) CEuvres de Leibniz — Lettres. v.l, Paris: Deuxiéme Edition, 1864. In:
Gallica la bibliotheque numérique — Bibliotheque nationale de France [on line]
Disponible em: <http://gallica.bnf.fr/scripts/ConsultationTout.exe?E=0&0=N021154>
[consulta: 23/04/2002].

CMlI. Em favor de todo o povo de Deus. Petropolis: Vozes, 1978. (CMI 1)

Batismo, Eucaristia, Ministério, Convergéncia da Fé. 2ed., Rio de Janeiro:
CONIC/CEDI, 1984. (CMI 2)

25



. Um s6 Batismo, uma s6 Eucaristia e um s6é Ministério mutuamente reconhecido.

Coimbra: Documento da comisséo de Fé e Ordem, 1975. (CMI 3)

COBRA, R. Q. Leibniz, sua época, sua vida e seus pensamento. [s.d.] [on line 1]
Disponivel em: <http://www.geocities.com/cobra_pages/re-leibni.html> [consulta:
15/04/2002].

Leibniz, pensamento. [s.d] [on line 2] Disponivel em:

<http://www.geocities.com/cobra_pages/re-leibnicont.html> [consulta: 15/04/2002].

. Resumos de filosofia moderna: Bossuet, Jacques Benigne. [s.d.] [on line

3] Disponivel em: <http://www.geocities.com/cobra_pages/fm-bossuet.html> [consulta:
15/04/2002].

DIAS, Z. M. O Cinquentenario do CMI e a reinvencdo do Ecumenismo. In: Rhema —
Revista de Filosofia e Teologia. Juiz de Fora: Instituto Teoldgico Arquidiocesano
Santo Anténio, v.4, n.16, p.158-171, 1998.

Declaragéo conjunta Catolica Romana — Evangélica Luterana. Doutrina da Justificagéo
por Graca e Fé. Porto Alegre/S&o Leopoldo: EDIPUCRS/CEBI, 1998. (DC)

FEBVRE, L. Martinho Lutero, um destino. Porto: Edi¢cdes Asa, 1994.

GEMENTE, A. C. Um panorama da modernidade: origens, formagéo e perspectivas. In:
Impulso — Revista de ciéncias sociais e humanas. Piracicaba: Ed. Unimep, v.12, n.29,
p.85-98, 2001.

GIBELLINI, R. A teologia do século XX. Sdo Paulo: Loyola, 1998.
KLOPPENBURG, F.B. Concilio Vaticano II. Vol.I-IV, Petrépolis: Vozes, 1964.

LEITE, J. M. Igreja una e plural. Figueira da Foz: IEPP, 1996. [on line] Disponivel
em: <http://www.igreja-presbiteriana.org.pt/Port/Oikoumene/Reflexdo/Unal.htm>
[consulta: 23/04/2002].

LOHSE, B. A fé crista através dos tempos. Sao Leopoldo: Sinodal, 1981.
POULTON, J. A celebracao da vida. Rio de Janeiro: CEDI, 1983.

REILY, D.A. Metodismo brasileiro e Wesleyano. S&o Bernardo do Campo: Imprensa
Metodista, 1981.

ROINILA, M. The reunion of the churches. [s.d.] [on line] Disponivel em:

<http://www.helsinki.fi/~mroinila/reunion.html> [consulta: 15/04/2002].

SANTA ANA, J. Ecumenismo e Libertagdo. Petrépolis: Vozes, 1987.

26



. A Caminho de Vancouver. Caderno do CEDI. Rio de Janeiro: CEDI, n.12.
p.7-17, 1984.

. Julio Santa Ana faz conferéncia sobre a situacéo atual do Cristianismo no
mundo. ASTE Boletim. Sdo Paulo: ASTE, jun. 1999.

SCHLESINGER, H. & PORTO, H. Dicionario Enciclopédico das religides. Petropolis:
Vozes, 1995.

TILLICH. P. The religions situation. Clevland: The World Publishing Company, 1932.

WALKER, W. Histéria da Igreja Crista. v.I-ll, 4ed. Rio de Janeiro e Sé&o Paulo:
JUERP/ASTE, 1983.

27



