
NO OLHO DO FURACÃO: como Barbieri se tornou metodista 

 

Luis de Souza Cardoso* 

Resumo 

Aborda o início da experiência religiosa de um líder metodista, nas primeiras décadas do 

século XX, estudando o contexto em que viveu, com o qual interagiu, influenciou e foi 

influenciado. 

 

Unitermos: metodistas, católicos, conservadores, liberais, maçons 

 

Introdução 

Desde o século XIX e nas primeiras décadas do século XX  o protestantismo em 

expansão no Brasil era alvo de resistência da Igreja Católica, visando a proteger sua 

hegemonia no campo religioso. Em muitos casos isso chegava às raias do conflito. A partir 

de fragmentos biográficos e narrativos de Sante Uberto Barbieri, sobre seu encontro com o 

metodismo e a fé cristá, procuraremos mostrar esse contexto de disputas no campo 

religioso, vividas no período em Passo Fundo (RS).  

Em termos metodológicos e historiográficos, na linha micro-histórica, buscamos 

uma explicação para o contexto apoiando-nos na observação da vivência dos sujeitos, nas 

narrativas, discursos e relacionamentos travados pelos protagonistas da história. Ao 

escrever biografias e pensa-las metodologicamente sobre o gênero, Jacques Le Goff 

declarou: “a biografia se aproxima da história total que idealizávamos na Escola dos 

Annales. Quando faço uma biografia, penso que devo, por meio do personagem, chegar a 

uma explicação da sociedade daquele tempo” (Colombo, 2001, p.E3). 

1. Cidadão do mundo 

“Quantos homens em um homem! Como seria injusto, para essa criatura móvel, 

estereotipar uma imagem definitiva! Rembrant fez trinta auto-retratos, creio, todos 

parecidos, todos diferentes” (Michelet, 1989, p.219). É tarefa difícil apreender o sujeito 

histórico e pretender defini-lo. Somos inconclusos e estamos em permanente reconstrução, 

razão porque não pretendemos encerrar o sujeito num retrato definitivo, o que seria 

estereotipá-lo. Vamos apenas registrar alguns aspectos, consciente dos limites dessa 

apresentação. 

Nasceu em Dueville, Vicenza, região do Vêneto (2/8/1902) e recebeu o nome do 

pai, Sante Barbieri. Somente mais tarde acrescentou Uberto ao nome, em homenagem ao 

um irmão que falecera ainda criança. Chegou ao Brasil (1911) na esteira do mais 

extraordinário fluxo de população entre o final do século XIX e início do século XX, a 



 2 

imigração italiana. 

O pai, militante anarquista, percorreu diversos países antes de fixar-se no Brasil. 

Até os vinte anos Barbieri teve pouco contato com religião e sua educação doméstica 

prescindia da mesma, contudo, era humanista e valorizava idéias de liberdade, igualdade e 

justiça, conforme conta (Barbieri, How I met ..., s/d, p.4): 

Eu era um jovem agnóstico, um livre pensador, imbuído com idéias 

revolucionárias. Embora nunca tivesse pensado em participar de um movimento 

violento para mudar as estruturas sociais, que achava injusta, estava convencido de 

que sem violência poderia ser impossível mudá-las. Tinha herdado estas idéias de 

meus pais italianos, que na mocidade moraram na Suíça como imigrantes e lá 

conheceram alguns revolucionários da Rússia, inclusive Lênin. Eles não 

impuseram a mim as suas idéias, mas eu simpatizei com elas. Também não me 

apresentaram para qualquer religião; isso era algo que eu deveria decidir, quando 

chegasse o tempo certo. 

Só depois do contato com os metodistas (1922) que passou a experimentar a fé 

religiosa. Foi recebido à comunhão da Igreja em 1°/4/1923. Ao final de 1926 concluiu 

curso teológico na Escola Bíblica do Porto Alegre College e foi credenciado pastor pela 

Conferência Anual Sul-brasileira. Em janeiro de 1930, já nos EUA, na Southern Methodist 

University, onde estava para completar e aprimorar estudos, foi ordenado presbítero pelo 

Bispo John M. Moore.  

Marcou indelével o metodismo brasileiro e latino-americano, sobretudo por seu 

trabalho docente, teológico, literário e episcopal. Foi Reitor da Faculdade de Teologia do 

Sul (1934-1938) e da recém criada Faculdade de Teologia da Igreja Metodista do Brasil 

(fev/1938). Nesta última permaneceu poucos meses na função, até 5/10/1938, quando se 

desligou por discordar de “ atitude tomada pelo Conselho Superior (...) no tocante a 

escolha e eleição de professores de sua Congregação” (Barbieri, 1938), sem estar presente 

à reunião ou ao menos ser ouvido. Esse período pode ser conhecido com mais detalhes no 

trabalho intitulado “Sante Uberto Barbieri: recorte biográfico de um imigrante italiano no 

Brasil meridional e sua inserção no metodismo” (Cardoso, 2001). 

Transferiu-se em 1939 para a Conferencia del Rio de la Plata e logo passou a 

ensinar teologia no Union Theological Seminary de Buenos Aires. Posteriormente assumiu 

por vários anos a Reitoria da Facultad Evangélica de Teología (atual ISEDET).  

Em 1949 foi eleito Bispo da Conferencia Central del America Latina, para a 

Argentina, Uruguay e Bolívia, reeleito em 52, 56, 60 e 64. Também respondeu pelo Peru e 

comunidades metodistas hispânicas na Flórida. De 70  a 73 foi o Secretário Executivo do 

CIEMAL, órgão que ajudou a criar. 



 3 

É igualmente notória sua liderança ecumênica. Presidiu a Primeira Conferência 

Latino-americana de Igrejas Evangélicas – CELA (1949). Em Evanston (1954) foi eleito 

um dos seis Presidentes do CMI, até 1961 quando em Nova Delhi passou a integrar os 

Comitês Central e Executivo do CMI. Teve importante atuação nos antecedentes da 

organização do CLAI. 

A seguir apresentaremos o contexto conflituoso no qual ocorreu seu encontro com a 

fé cristã e o metodismo, marcando o início de sua caminhada religiosa. 

2. Aproximação com os liberais 
1
 

Por suas habilidades literárias e interesse no debate de idéias, aos 18 anos, 

aproximou-se de “pessoas intelectualmente inquietas” (Barbieri, 1976, p.5), a 

“intelligentsia da cidade” (Barbieri, 1949, p.6). Dentre esses o diretor do jornal A Época, 

que ofereceu-lhe a oportunidade de publicar. “Escrevia geralmente para todos os números, 

ad honorem, somente pelo prazer de expressar o que minha jovem mente criava, dando 

vazão ao que aprendera de meus pais, isto é, o respeito ao ser humano e o amor à 

liberdade” (Barbieri, 1976, p.5).  

Foi nesse contexto que no início dos anos vinte, um acontecimento por ele 

protagonizado o aproximou dos metodistas e resultou em novos rumos para sua vida. 

Alguns aspectos desse período são importantes para reconhecer o contexto político-

religioso. 

3. Católicos, maçons, liberais e protestantes: um campo de conflitos 

Há décadas o país testemunhava a oposição entre liberais e conservadores. No 

século XIX, durante o Segundo Reinado, ambos constituíram-se em partidos antagônicos. 

Quando a monarquia começou a entrar em decadência os liberais ganharam força.  

Um exemplo disso é a questão religiosa (1872-75), originada na oposição Igreja 

Católica X Maçonaria, quando o Imperador assumiu posição descontentando a hierarquia 

Católica e, de certo modo, granjeando a simpatia dos liberais, que se fortaleciam. Essa 

tensão entre catolicismo conservador e os liberais foi um aspecto característico do período, 

que se estendeu pela Primeira República e cujas repercussões influenciaram o 

desenvolvimento e consolidação do protestantismo.  

                                                 
1 Empregamos o termo na linha da hipótese associativa, desenvolvida por Bastian (1989) ao analisar a implantação do 

protestantismo no México. Termos como liberalismo, anticatolicismo liberal e liberalismo radical, são utilizados para 

assinalar a oposição entre protestantismo e catolicismo. De acordo com essa hipótese, protestantes liberais, lojas 

maçônicas, associações de trabalhadores, lojas intelectuais e sociedades para-políticas, se reuniram na defesa de um 

Estado com tolerância religiosa, contra a hegemonia do catolicismo romano conservador e autoritário. Bonino (1995) 

também emprega o termo liberal para setores do protestantismo Latino-americano. 



 4 

No que se refere às relações católico-protestantes, sabe-se que eram bastante 

ásperas, permeadas de rivalidades e conflitos. Conforme assinala Reily (1984, p.224), 

mesmo depois após a República (1889) o clima se manteve inalterado: 

boa parte da motivação do trabalho protestante continuava a ser o anticatolicismo. 

Por outro lado, crendo que extra ecclesiam, nulla salus, e classificando os 

protestantes de hereges, o catolicismo não podia deixar de se opor ao 

protestantismo. Geralmente, a oposição não tomou a forma de perseguição aberta 

(embora tenham ocorrido casos de perseguição, em geral em virtude de provocação 

pelos protestantes), mas assumiu formas mais sutis. 

Apesar dos liberais, positivistas, maçons e protestantes nem sempre 

compartilharem de mesmas idéias em tudo, havia entre os grupos uma afinidade 

constituindo uma espécie de “aliança” contra os conservadores. Um exemplo foi a 

resistência à união entre o Estado e Igreja Católica. Reily (1984, p.158) destaca que, 

embora tenha sido um movimento positivista, a República foi saudada com entusiasmo 

pelos protestantes, apesar das diferenças entre positivismo e protestantismo. Acima de 

tudo, interessava que o Decreto n.° 119-A de 7/01/1890 concedera a liberdade de culto.  

Esse clima de disputas, resistências e associativismo fez eco nos mais longínquos 

rincões do país. Em Passo Fundo foi evidente, sobretudo porque no limiar do século XX o 

metodismo estava chegando naquela região, iniciando uma disputa do campo religioso e 

educacional, até então inexistente. 

4. Implantação do metodismo no planalto gaúcho 

Em 1899 John Price fez uma primeira prospecção em Fundo dos Valos, Três 

Capões e Cruz Alta. Posteriormente a Conferência Anual da Missão Brasileira (1901) 

nomeou James Terrel para Cruz Alta e a partir daí, no mesmo ano, chegou a Passo Fundo.   

Apesar dos contatos em Passo Fundo terem resultado em boa receptividade, 

somente em 1911 foi nomeado o primeiro pastor, Antônio Patrício Fraga, gaúcho de Santo 

Antônio da Patrulha, que passou a residir na cidade em 1912.  

É importante notar que não havendo templo metodista, o primeiro culto na cidade 

foi celebrado nas dependências da Loja Maçônica Concórdia do Sul (14/04/1912). Na 

ocasião foram recebidos 24 membros fundadores da Igreja. O primeiro arrolado foi 

Justiniano Araújo, paulista de tradição presbiteriana e membro da maçonaria, registra 

Cecília Kneipp (1994, p.12-13). 

Fruto das afinidades entre metodistas e maçons, comum naquele período, em 1909 



 5 

o intendente municipal (prefeito) Gervásio Lucas Annes
2
 doou terreno público para a 

Igreja, visando à construção do futuro templo metodista.  

Mais tarde o mesmo se repetiu para instalação do Instituto Gymnasial (1920)
3
. Por 

petição formulada pelo advogado Ney de Lima Costa, diretor do Jornal A Época, após 

aprovação do Conselho Municipal, cujo presidente era Nicolau de Araújo Vergueiro,  o 

intendente, Coronel Pedro Lopes de Oliveira, sancionou a doação do terreno público, 

constituído da “antiga praça Boa Vista, situada na parte ocidental da cidade, [no] 

Boqueirão” (Prospecto, 1920), para construção do colégio metodista. Todos os citados 

eram membros da Loja Maçônica Concórdia do Sul, o que corrobora a tese da boa relação 

e aproximação dos metodistas com os liberais da cidade (Medeiros, 1999, p.92). 

Completando esse cenário convém destacar que a fundação do Instituto Gymnasial 

acirrou as disputas entre católicos e metodistas. Os católicos, pioneiros na religião e 

educação, fundaram em Passo Fundo, em 1904, o Colégio Marista São Pedro, que 

funcionou até 1910, quando fechou por supressão das subvenções públicas pelo intendente 

municipal, Gervásio Lucas Annes. Em 1923 as Irmãs de Nossa Senhora fundaram o 

Colégio Notre Dame e só 1929 os Maristas reabririam seu educandário com o nome 

Colégio Nossa Senhora da Conceição, ambos existentes até os dias atuais. Conforme 

Medeiros (1993, p.93): 

Estava formada uma das áreas onde católicos e metodistas confrontar-se-iam em 

Passo Fundo, a saber, a esfera educacional. Cada uma destas escolas, e 

principalmente o Instituto Gymnasial e o Colégio Conceição, proclamavam a si 

próprios como o melhor educandário. Mas a questão mais importante era o fato de 

que ambos disputavam o direito de educar a fina flor da sociedade passofundense; 

a futura elite dirigente do município. 

5. No confronto com católicos o encontro com liberais e metodistas 

Como referimos, por volta de 1920 Barbieri passou a publicar no Jornal A Época. 

Em pouco tempo suas crônicas já eram suficientemente conhecidas, a ponto de, ao final do 

primeiro semestre de 21, receber um convite para trabalhar em outro jornal. Disso recorda: 

“um publicano moderno, tesoureiro do fisco federal, (...) me propunha ir à outra cidade 

para empregar-me como repórter de um diário, ao qual me recomendaria” (Barbieri, 1976, 

p.6). Contudo, Barbieri não sabia que em breve uma inesperada situação mudaria 

completamente os seus planos e o rumo da vida. 

                                                 
2 Medeiros (1999:89) registra que “Gervásio Lucas Annes, importante liderança política da cidade e membro do Partido 

Republicano, era maçom. Posteriormente, com a chegada e instalação definitiva do movimento metodista na cidade, uma 

boa parte de sua família se converteu ao metodismo”. 
3 Depois denominado Instituto Educacional (IE) de Passo Fundo. 



 6 

Depois disso, enquanto voltava para casa, excitado com a possibilidade de um 

emprego, ao acaso encontrou na rua um folheto jogado. Ao ver que algo estava escrito, não 

resistiu a curiosidade, ávido leitor que era, apanhou e guardou para lê-lo mais tarde com 

atenção (Barbieri, 1976, p.6).  

Curiosidade, acaso ou providência divina? Não é possível definir essa trama com 

absolutos. Para Paul Veyne uma mistura muito humana e de certo modo pouco científica, 

de causas materiais, fins e acasos (1995, p.28), estruturas invisíveis em que os indivíduos 

se movem na construção da história sem ao menos, talvez, saber que fazem (Levi, 

1998:133-161). 

Da reação ao ler o folheto Barbieri registra: “qual foi a minha surpresa ao 

encontrar-me frente a um libelo de um sacerdote católico romano contra um grupo 

religioso dissidente, denominado metodista, o qual eu desconhecia. Quem eram? Em que 

acreditavam?” (Barbieri, 1976, p.6). Irritou-se com o que chamou de “insulto à dignidade 

humana” e “oposição à liberdade de consciência” (Barbieri, 1976, p.6). 

Ele não conhecia os metodistas, sequer tinha interesse por religião, e apesar de 

italiano e de reconhecer a influência recebida da avó, na tenra infância, não se sentia um 

Católico Romano. Na verdade, como admite, sua referência de religião era muito mais 

negativa do que qualquer outra, devido às leituras de Schopenhauer, Nietzsche e outros 

autores da mesma escola (Barbieri, 1976, p.5). Portanto, não se tratava de defender o 

metodismo como religião. Na sua opinião a questão era grave pelo fato do inalienável 

direito à liberdade de consciência estar sob ameaça, como registra: “não conhecia os 

metodistas, mas senti que eles tinham o direito de viver e cultuar o seu Deus a seu modo, 

dentro dos direitos que lhes eram outorgados pela Constituição Brasileira, que dá a todo 

cidadão a liberdade de seguir a religião que lhe aprouver” (Chaves, 1973, p.8).  

Educado que fora nas lutas libertárias, quer pelo exemplo do pai anarquista, quer 

pelas abundantes leituras da infância e juventude, do melhor da literatura mundial, sua 

consciência não podia se conformar com aquela situação, assim, decidiu retrucar e a partir 

daí entrou no “olho do furacão”. 

5.1. O confronto 

Fez o que sabia fazer, escreveu. Intitulou o texto “As Aves Negras”, possivelmente 

referindo-se às batinas sacerdotais, à época rigorosamente trajadas pelos padres. Qualificou 

sua crônica de “defesa-ataque (...) virulento, porém de origem generoso” (Barbieri, 1976, 

p.6), e defendeu a tese de que “por sua história, [os católicos] não tinham direito de atacar 



 7 

a ninguém. Tinham contra eles os fatos da inquisição espanhola e não podiam apresentar-

se como os únicos intérpretes do cristianismo” (Barbieri, 1976, p.6). 

Mas, não era simples publicar aquela crônica. Quando o diretor do jornal conheceu 

o conteúdo recusou-se a publicá-la e argumentou que “ninguém jamais se atreveu antes a 

escrever algo com esse teor!” (Barbieri, 1976, p.6).  

Todavia, Barbieri estava decidido e contra-argumentou que na qualidade de 

colaborador do jornal, ad honorem, esperava uma consideração especial ao pedido. Então 

após a insistência o diretor, embora hesitante, concordou em publicar na sessão das 

matérias pagas, intitulada “Tribuna Livre”, mas, sem ônus (Barbieri, How I met..., s/d, p.4). 

Com o artifício pensou em livrar o jornal da confusão, que já antevia. Deste modo a 

crônica assinada com o pseudônimo Sante Uberto (Chaves, 1973, p.9) foi divulgada. 

Na edição seguinte, na mesma sessão, apareceram duas manifestações refutando o 

texto com veemência, porém, Barbieri mantinha tudo o que havia escrito, inclusive o título. 

A querela arrastou-se por várias semanas e o pároco católico qualificou Barbieri de 

“monstro”, reivindicando que fosse banido da cidade. Isso só não se concretizou graças à 

influência e amparo dos liberais que o defenderam. 

5.2. O encontro 

Enquanto se desenrolava a polêmica, outras conseqüências desencadearam para 

Barbieri, tais como: 1) a oportunidade para proferir os primeiros discursos públicos; 2) o 

encontro com os metodistas; 3) o despertamento  do desejo de conhecer algo mais sobre o 

metodismo e particularmente a fé cristã. 

Dentre os que o apoiaram estava o intendente municipal de quem Barbieri era 

consócio num clube social e literário. Foi ele quem presidiu a reunião de 14/07/1921, no 

auditório da Intendência, quando Barbieri fez o seu discurso, conforme rememora 

(Barbieri, 1949, p.6): 

Foi um grande dia, quando eles inscreveram meu nome entre os que dariam 

conferências de vez em quando nas salas públicas. Minha primeira palestra, que 

durou duas horas e foi sobre a “Liberdade” (...) no dia 14 de julho de 1921, em 

honra da Revolução Francesa. 

 Na platéia estavam o pastor metodista, Daniel Lander Betts, e uma jovem 

professora do Instituto Gymnasial, Odette de Oliveira
4
, que ao final o convidaram para 

conhecer a Igreja e, assim, iniciava um novo rumo na vida do jovem de idéias libertárias.  

Por fim, é preciso reconhecer que Barbieri jamais se afastou dos ideais 

                                                 
4 Odette, com que Barbieri posteriormente casou-se, era irmã de Ottília de Oliveira Chaves. 



 8 

revolucionários, de liberdade, igualdade e justiça, herdados dos pais anarquistas, ao 

contrário, ele os reforçou no encontro com Cristo e ganharam novo impulso na sua 

experiência de fé, gradualmente construída ao longo de sua vida, como afirmou: 

... não tive uma revolução emocional (...) minha conversão foi gradual. Tive que 

refletir cada passo e cada idéia nova. Somente quando minha mente e coração 

puderam harmonizar-se eu fui capaz de dedicar a Cristo minha vida e tudo o que é 

meu. (Lee, 1952, p.63) 

... mais do que qualquer doutrina, interpretação teológica ou ritualismo, foi a figura 

inconfundível de Cristo que me reteve na Igreja – sua simpatia humana, sua defesa 

do homem, sua sensibilidade e grandeza, seu sacrifício, sua constante inspiração e 

paciência, compreensão, sua autodoação em amor, sua confiança plena em Deus. 

(Barbieri, Mi trayectoria..., s/d, p.1) 

Considerações finais 

 A reconstituição historiográfica e biografia dos pioneiros do metodismo no Brasil, 

pode contribuir para o reconhecimento, análise e explicação de cada época, seus contextos, 

conflitos, retrocessos ou avanços, rupturas ou continuidades. A inspiração na experiência 

de fé, vivida por esses protagonistas da nossa história não se esgota somente no seu caráter 

religioso, mas está intrinsecamente imbricada com o meio e seu contexto social, político, 

cultural, etc. Por essa razão é possível contar a história de uma época e para ela buscar 

explicações, por meio das vivências dos seus sujeitos protagonistas. Assim, procuramos 

apresentar o encontro de Barbieri com o metodismo e a fé, sem ignorar ou relegar a um 

segundo plano as múltiplas interações e relações que possibilitaram e até provocaram tal 

encontro. 

 Em particular o período estudado, as primeiras décadas republicanas, evidencia 

essas relações, alianças e o associativismo de liberais, maçons e protestantes, compondo 

em pontos de interesse comum, por exemplo, o enfrentamento comum do bloco 

conservador hegemônico, tanto em termos religiosos como políticos, num intrincado 

campo de lutas e conflitos. Talvez hoje muitos prefiram ignorar tal passado ou diminuir-lhe 

a importância, contudo, não podemos apaga-lo, dele fazemos parte, é nossa história e 

legado que recebemos. Tais relações estiveram na base da construção da maior parte 

daquilo que ainda temos e somos como protestantismo histórico e metodismo no Brasil. 

 

Referências 

BASTIAN, Jean Pierre. Los disidentes: sociedades protestantes y revolución en México, 

1872-1911. Cidade do México: Fondo de Cultura Económica / El Colégio de México, 

1989. 

BONINO, José Míguez. Rostros del protestantismo latinoamericano. Buenos Aires: 

Nueva Creación, 1995. 



 9 

COLOMBO, S. Globalização deve “desocidentalizar” história, diz Le Goff. Folha de São 

Paulo – Ilustrada. São Paulo, 15 fev. 2001. p.E3. 

KNEIPP, Cecília Borges.  A Igreja Metodista de Passo Fundo. Passo Fundo: Gráfica 

Editora UPF, 1994. 

LEE, Edith M., He wears orchids  - other Latin American stories. New York: Friendship 

Press. 1952. 

LEVI, Giovani. Usos da Biografia. In: FERREIRA, M.M., AMADO, J. (orgs.). Usos & 

Abusos da história oral. 2.ed. Rio de Janeiro: FGV Editora, 1998. 

MICHELET, Jules. História da Revolução Francesa – da queda da Bastilha à festa da 

Federação. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

REILY, Duncan Alexander. História documental do protestantismo no Brasil. São Paulo: 

ASTE, 1984. 

VEYNE, Paul M. Como se escreve a história. 3.ed. Brasília: Editora UnB, 1995. 

Fontes primárias 

CHAVES, Derly Azevedo. Cidadão do Mundo. Porto Alegre: Igreja Metodista, 1973. 

BARBIERI, Sante Uberto. Carta para Afonso Romano Filho. Passo Fundo, 5 outubro 

1938. 1.p. (datilografado)  

__________. A short biography of Sante Uberto Barbieri. Buenos Aires, p.1-14, maio 

1949. (datilografado) 

__________. How I met Christ. Buenos Aires, p.1-13, s/data. (datilografado) 

__________. Mi desconocido itinerário hacia Cristo. Buenos Aires, p.1-9, dezembro 

1976. (datilografado) 

__________. Mi trayectoria pastoral. Buenos Aires, s/data. 24.p. (datilografado) 

PROSPECTO. Instituto Gymnasial. Passo Fundo, 1920. 

Dissertações 

CARDOSO, Luis de Souza. Sante Uberto Barbieri: Recorte biográfico de um imigrante 

italiano no Brasil meridional e sua inserção no metodismo. São Bernardo do Campo, 

2001. 206p. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião) – Faculdade de Filosofia e 

Ciências da Religião, Universidade Metodista de São Paulo. 

MEDEIROS, Márcia Maria de. Cara ou coroa: Católicos e Metodistas no Planalto Médio 

gaúcho no início do século XX. Porto alegre, 1999. 132.p. Dissertação (Mestrado em 

História) – Pós-graduação em História, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 

do Sul. 

 

_____________________________________ 

* Pastor metodista; Mestre em Ciências da Religião pela UMESP e Doutorando em 

Educação pela UNIMEP. lcardoso@unimep.br  

 (Autorizo a reprodução do e-mail) 

mailto:lcardoso@unimep.br

